
Behemoti ja Leviatani 
metamorfoosid.
Uurimus Piibli 
folkloorist ning selle 
retseptsioonist juudi, 
kristlikus ja gnostilises 
pärimuses

https://doi.org/10.7592/MT2025.92.lahe

https://www.folklore.ee/tagused/nr92/lahe.pdf

JAAN LAHE
EELK Usuteaduse Instituudi usundiloo professor, 

Tallinna Ülikooli kultuuri- ja religiooniuuringute dotsent, 
Tartu Ülikooli usuteaduskonna külalisteadur

usundiuurija@gmail.com

Teesid: Behemot ja Leviatan on mütoloogilised olendid, kellest räägitakse Piiblis. Esimest neist 
mainitakse Ps 74:12–19, Ps 104:25–26, Js 27:1, Ii 3–8 ja kirjeldatakse põhjalikult Ii 40:15–24, tei-
sest räägitakse ainult Ii 40:25–41:26, kus temast antakse ka detailine kirjeldus. Kuigi mõlema 
tegelase tähendus Piibli mütoloogias on jäänud pigem perifeerseks, mängivad nad olulist rolli 
piiblivälises, kuid sellest mõjutatud religioosses kirjanduses ning seda mitte ainult juudi- ja 
kristlikus-, vaid ka gnostilises ja islami traditsioonis. Neid olendeid ei ole pelgalt Piiblist üle 
võetud, vaid nad on hakanud nimetatud traditsioonides elama n-ö oma elu, tehes läbi rohkesti 
muutusi ning seostudes erinevate folkloorsete süžeede ja motiividega. Käesolevas uurimuses 
vaadeldakse Behemoti ja Leviatani kuju Piiblis, juudi pseudoepigraafilises ja rabiinlikus kirjan-
duses, varakristlikel teoloogidel ja gnostilises pärimuses ning otsitakse vastust küsimusele, 
kuidas on kahe Piiblis nimetatud mütoloogilise olendi kujutamine mõjutanud Piiblist välja-
poole jäävaid tekste, kuidas on nende kujutamine muutunud ning milline on nende roll juudi-, 
kristlikus- ja gnostilises pärimuses.

Märksõnad: Behemot, gnostiline pärimus, Leviatan, Piibel, pseudoepigraafid, varakristlik kirjandus



114 	 www.folklore.ee/tagused

Jaan Lahe

1. BEHEMOT JA LEVIATAN PIIBLIS

Esmakordselt mainitakse Leviatanit ja Behemoti Piiblis. Neist esimest koh-
tab kahel korral psalmides (Ps 74:12–19 ja Ps 104:25–26), ühel korral prohvet 
Jesaja raamatus (Js 27:1) ning kahel korral Iiobi raamatus (Ii 3:7–8 ja Ii 40), teist 
aga vaid ühes kohas – Iiobi raamatu 40. peatükis, kus temast räägitakse koos 
Leviataniga. Piiblivälistes pärimustes esinevad need kaks olendit mõnikord 
koos, mõnikord aga eraldi.

1.1. Behemot
Ii 40:15–24
Chol-Gu Kang (2017) on jaganud Behemotist ja Leviatanist jutustavad Iiobi 
raamatu tekstid sisulisteks lõikudeks. Järgnevad tsitaadid kannavad Kangi 
antud pealkirju ning järgivad põhiosas ka tema jaotust, mida on vaid pisut 
muudetud. Kang jagab Behemotist jutustava Iiobi raamatu teksti järgmisteks 
lõikudeks:

Ii 40:15a – Behemot ja Iiob: Kas inimene on kuningas ja kõrgeim loodu?:

Ennäe nüüd, Behemot, kelle olen teinud, on su juures;1

Ii 40:15b–18 – Behemoti kehakuju:

rohtu nagu härg sööb ta;
ennäe nüüd jõudu ta puusades
ja vägevust ta kõhulihastes.
Ta laseb rippuda sabal nagu seedril,
ta reite musklid on punutud;
ta luud on pronksist torud,
ta kondid on rauast kang;

Ii 40: 19–20 – Behemoti jõud: võim loomade üle:

tema on Eli teede algus,
kes pannud2 ta oma ‘kaaslaste sundijaks’3.
Jah, mäed kannavad puitu talle
ja kõik välja metsalised mängivad4 seal;

Ii 40:21–22 – Behemoti elupaik:

Türnpuude alla heidab ta puhkama,
peidupaika – hiidrooga ja soisesse;



Mäetagused 92 	 115

Piibli folkloorist ning selle retseptsioonist juudi, kristlikus ja gnostilises pärimuses

katavad teda türnpuud varjuna,
ümbritsevad teda jõe paplid;

Ii 40:23–24 – Jaht Behemotile:

Näe: on tugev jõgi, ta ei page,
tunneb end kindlalt, kui see murrab ta suhu.
[Kes on see,] kes tal silmnäost haarab,
lõksus olles augustab5 tal nina?

Iiobi raamat on Vana Testamendi tarkuskirjanduse hulka kuuluv raamat, mis 
koosnes algselt kahest iseseisvast teosest, Iiobi poeemist ja Iiobi jutustusest, 
ning on dateeritud ajavahemikku 5./4.–2. sajand eKr (vt tekkeloo ja raamatu 
erinevate arengujärkude kohta vt Kaiser 1994: 81–82; Nõmmik 2013: 27–29). 
Iiob 40:25–41:26 on osa Iiobi poeemist, mis on kirjutatud 5. või 4. sajandil eKr 
(Nõmmik 2013: 17), täpsemalt Jumala teisest kõnest. Kõne koosneb pealkirjast, 
mis on paralleelne Iiob 38:1-ga (Ii 40:6), ulatuslikust käsitlusest (Ii 40:7–14), 
mis on võrreldes Ii 38:2–3 algusega põhjalikum, ning põhiosast, mis jaguneb 
kaheks – Ii 40:15–24 ja 40:25–41:26 (Witte 2021: 649). Erinevalt Jumala esimese 
kõne lühikestest loomadele pühendatud stroofidest pakub teise kõne tuumik 
põhjaliku kirjelduse Behemotist (40:15–24) ja Leviatanist (Ii 40:25–41:26). Juba 
19.  sajandi uurimustes peeti Behemoti ja Leviatani kirjeldusi sekundaarseks 
lisanduseks. Seda oletust toetab eelkõige kirjelduste stiil (Witte 2021: 651). 
Et Behemoti ja Leviatani kirjeldused olid algselt eraldiseisvad poeemid, on 
nüüdseks teadusmaailmas (folkloristikas, piibliteadustes, religiooniuuringu-
tes, kirjandusloos) üldtunnustatud seisukoht (Nõmmik 2013: 28; Witte 2021: 
657). Seisukoht, et Iiobi raamat koosneb eri ajastutest pärinevatest osadest, on 
üldiselt aktsepteeritud. Markus Witte dateerib poeemi hilisemasse aega kui 
Nõmmik ja arvab, et selles leiduvad poeemid Behemotist ja Leviatanist või-
vad pärineda mõnest tarkusekoolkonnast või siis mõne akadeemia-laadse 
õppeasutuse varajasest vormist 3.–2.  sajandil eKr, kus kasutati traditsioo-
nilisi koolitekste (Witte 2021: 652). Kaheosaline lõik Behemotist keskendub 
esmalt tema erakordsele kehaehitusele (Ii 40:15–19) ning seejärel tema elupai-
gale (40:20–24). Leviatanit käsitlev osa (Ii 40:25–41:26) algab pöördumisega 
Iiobi poole, jätkub retooriliste küsimustega ning käsitleb nendevahelist suhet 
(Ii 40:25–28, 29–32). Seejärel kirjeldatakse Jumala ja Leviatani suhet (Ii 41:1–4, 
5–6), mis viib Leviatani kehaehituse üksikasjaliku kirjelduseni. Lõpuks kul-
mineerub see tema eluviisi ja positsiooni kujutamisega maailmas (Ii 41:7–26) 
(Witte 2021: 652).

Sõna בְּהְֵמוֹת [bəhēmôt]6 tähendus on ebaselge (Witte 2021: 656), kuid see ei ole 
pärisnimi (nomen proprium). Paljud teadlased peavad seda sõna heebrea sõna 
 intensiivseks või laiendatud mitmuse vormiks, mida tavaliselt [bəhēmā] בהמה
kasutatakse neljajalgsete loomade, näiteks kariloomade kohta (Vicchio 2020: 



116 	 www.folklore.ee/tagused

Jaan Lahe

274; Sneed 2022: 84). Stephen J. Vicchio sõnul võib siin sõna מָה  [bəhēmā]  בְּ הֵ
kasutus olla niinimetatud pluralis excellentiae ehk “ülevuse mitmus”, mis on 
sarnane kuninglikule mitmusele ehk pluralis maiestatis’ele (valitsejate kõnele-
mine endast meie-vormis) (Vicchio 2020: 274). Sõna בְְּ הֵמוֹת  [bəhēmôt] on hapax 
legomenon Vanas Testamendis ja tähendab “hiiglaslikku elukat” (Kang 2017: 
166; Nõmmik 2017: 270) või “koletislikku olendit” (Witte 2021: 656). Behemot 
on suur maismaaloom (Vicchio 2020: 274). Paljud teadlased on tõlkinud sõna 
הֵמוֹת  :kui ‘jõehobu’ ja samastanud teda selle loomaga (Kang 2017 [bəhēmôt] בְְּ
166–167; Nõmmik 2017: 270; Dhorme 1967: 619; Hartley 1988: 521, 524).7 Ka ees-
tikeelsetes piiblitõlgetes on tõlgitud teda jõehobuks (nii ka näiteks 1997. aasta 
piiblitõlkes), kuigi Anton Thor-Helle toimetatud piiblitõlkes (1739) esineb ta 
nime all Peemot. Behemoti kirjeldus Iiobi 40:15b–20 on tõepoolest peaaegu 
sarnane jõehobuga,8 kuid nagu Urmas Nõmmik (2017: 210) õigesti märgib, 
lubavad salmid 19–20 mõelda pooljumalikust olendist, keda kõik kardavad.9 
Othmar Keel (Van Oorschot 1995: 373) ja Chol-Gu Kang (Kang 2017: 167) juhi-
vad tähelepanu sellele, et Egiptuse mütoloogias on jõehobu kaost kehastav 
loom. Vana-Egiptuses kütiti isast punast jõehobu eelkõige kui kaose looma. 
Aja jooksul võttis kuninga jõehobujahi üle jumal Horos. Jõehobujahti peeti 
rituaalseks tegevuseks, mille eesmärk oli kindlustada maailmakorda (Maat) 
kaosejõudude vastu. Jõehobu võttis endale jumal Sethi kuju, keda peeti “kõrbe 
isandaks” (Kang 2017: 167). Kuninglikku jahti Sethi kehastavale jõehobule 
on kujutatud paljudel Egiptuse reljeefidel, näiteks hilisest Ptolemaioste aja-
järgust pärinevatel reljeefidel Edfu Horose templist (vt Hölbl 1994: 246–247). 
Kangi sõnul on Behemot jõehobuna kaoseolend ka Iiobi raamatus. Jumala tei-
ses kõnes võiks olla Egiptuse jumala Horose kujund kantud siis üle ka Iisraeli 
Jumalale. Iiobi raamatus ei viita aga miski Behemoti puhul kaosele (Kang 2017: 
167).10 Behemot on siin lihtsalt üks Jumala loodud olend, kes annab tunnistust 
Looja vägevusest. Kuid Behemotis võib leida ka müütilisi jooni. Robert Gordise 
arvates kinnitab Behemoti müütilist loomust väide, et inimene ei suuda teda 
tabada. Egiptlased küttisid nii jõehobusid kui ka krokodille (Gordis 1978: 479), 
st need loomad olid inimestele tabatavad.

1.2. Leviatan
Ii 3:7–8:

Ennäe, seesinane öö olgu viljatu,
ärgu tulgu rõõmustamine ta juurde;
sajatavad teda päeva needjad,
nad on valmis äratama Livjatani.11

Selle salmi kontekstiks on Iiobi kaebus oma eostamise/sünni päeva üle 
kolmandas peatükis. Siin soovib Iiob, et nõiad ärataksid Leviatani, et Iiobi 
eostamise või sünni päev kaoks kalendrist. Tundub, et eeldus on, et Leviatan 



Mäetagused 92 	 117

Piibli folkloorist ning selle retseptsioonist juudi, kristlikus ja gnostilises pärimuses

neelaks selle päeva päikese, mis tähendaks, et koitu ei saabuks. See on seotud 
uskumusega, mida paljud muistsed rahvad jagasid – et hiiglaslik madu nee-
lab päikese päikesevarjutuse ajal (Sneed 2022: 69).12 Gyrus H. Gordoni sõnul 
on Iiob 3:8 (vt konteksti salmides 7–9) Leviatan seotud pimedusega kaasneva 
kurjusega ja vastandub valgusele (Gordon 1966: 3).

Ii 40:25–26; 29–31; 41:7–16; 22–24; 25–26
Ii 40:25–26, 29–31 – Leviatani jaht ja tema kasutamine:

[Kas] liigutad Livjatani konksuga
ja püünises olles surud alla ta keele?
Kas paned talle kõrkjanööri ninasse
ja okkad puurid talle lõualuusse?
Kas mängid temaga nagu linnuga
ja köidad ta oma tüdrukutele;
tingivad tema üle seltsilised,
jagavad ta kaupmeeste13 vahel?
Kas pikid14 viskodaga ta naha
ja kalaahinguga ta pea?

Ii 41:6–16 – Leviatani kehakuju:

Ta ‘suu’ väravad15 – kes avas,
Ta hambad on ümberringi, jubedad?
‘Ta selg’ on täis soomuste16 sooni,
suletud [nagu] ‘ränipitser’;
üks teisele nii lähestikku,
et õhkki ei lähe nende vahele.
Igaüks oma kaaslasse17 kleepub,
nad on kinni18 ega lähe laiali.
Ta turtsatus helgitab valgust
ja ta silmad on nagu koidusära;
ta suust tulelondid välja käivad19,
tulesädemed vallanduvad.
Ta sõõrmeist väljub suits,
nagu potist keevast, mis ‘õhkab’;
ta hingamine süteks kõrvetab
ja leek ta suust väljub.
Tema kaelas ööbib tugevus
ja ta ees kargleb jahmatus;
ta ihu voldid kleepuvad kokku,
valatud ta peale, ega tudise.



118 	 www.folklore.ee/tagused

Jaan Lahe

Ta süda on kui kiviks valatud
ja valatud nagu alumine käsikivi;

Ii 41:18–21 – Leviatani sitkus:

Jõuab temani mõõk, ei jää see püsti,
piik, viskerelv ega nooletera;
ta peab kõrreks rauda,
pehkinud puuks pronksi;
ei sunni põgenema teda vibu,20

õlekõrreks muutuvad21 lingukivid;
nagu õlekõrs on ‘talle’ nui
ja naerab ta viskoda vihinat.

Ii 41:22–24 – Leviatani elupaik:

Tema all on killuteravikud,
ta sirutab end pahmavankrina mudas;
ta laseb keeda nagu pada süvikul,
mere teeb ta savinõuks.
Enda järel valgustab ta jalgteed,
ta peab ürgvett hõbehalliks;

Ii 41:25–26 – Kõigi uhkete loomade kuningas:

pole põrmu peal talle võrdset,
tehtud ilma ‘kohutavuseta’.
‘teda’ kõik kõrge ‘kardab’,
tema on kuningas kõigi ulukipoegade üle.

Iiobi raamatu Leviatanist jutustav tekst kuulub samasse konteksti, kuhu 
eelpool käsitletud Behemotist jutustav tekstki – see on osa Jumala teisest 
kõnest. Algselt oli see iseseisev poeem, mis alles sekundaarselt liideti Iiobi 
raamatuga (Nõmmik 2013: 28; Witte 2021: 657). Chol-Gu Kang juhib tähele-
panu sellele, et Behemoti ja Leviatani käsitlevatel tekstidel on sarnane struk-
tuur (Kang 2017: 168–181). Siiski on nende tekstide teemade järjestus erinev 
(Kang 2017: 168).

Wilhelm Geseniuse järgi on Leviatan, keda nimetatakse Ii 40:25, “krokodill” 
(Gesenius 1962: 382). Hüpotees, et Leviatan on Ii 40:15–24 krokodill, pärineb 
Sir Godfrey Rolles Driverilt ja on leidnud palju pooldajaid (Witte 2021: 657). Nii 
samastab teda krokodilliga ka nt Othmar Keel. Nagu jõehobu, peab Keel ka kro-
kodilli kaose loomaks, kelle jahtimine aitas Vana-Egiptuses rituaalselt taas-
tada maailmakorda (Keel 1978: 141 jj). Ka 1997. aasta eestikeelses piiblitõlkes 



Mäetagused 92 	 119

Piibli folkloorist ning selle retseptsioonist juudi, kristlikus ja gnostilises pärimuses

on Leviatan tõlgitud Ii 40:25 “krokodilliks”.22 Leviatani kujutis Ii 40:25 jj tõe-
poolest meenutab krokodilli, kuid ka siin on tal jooni, mis sobivad paremini 
müütilisele olendile: tema lõugadest väljuvad tõrvikud (Ii 41:11) ja ta nina-
sõõrmetest tuleb suitsu nagu lohel (Ii 41:12). Seepärast arvab Napthali H. Tur-
Sinai, et Leviatan, nagu ka Behemot, ei ole päris loom, vaid müütiline tege-
lane: Leviatan on ürgajast pärit kuju, muistne madu (Tur-Sinai 1981: 557–558). 
Ii 40 esineb Leviatan eeskätt Jumala loodud vägeva olendina, kes näitab Tema 
jõudu ja üleolekut Iiobist, kuid tema suust paiskuvad leegid ja ninast tõusev 
suits (Ii 41:23) lubavad näha temas loomiseelset kaost kehastavat koletist. Vii-
masele viitab ka tema seos merega. Muistses Lähis-Idas oli meri kaose kehas-
tus ja kaoseolend mere kehastus. Piibli Leviatan kuulub seega samasse “pere-
konda”, kuhu kuuluvad Babüloonia Tiamat ja Ugariti Lotan ning piibellikud 
koletised Tannin, Rahab ja Jam (Kang 2017: 124). Nagu Mark R. Sneed ja Gyrus 
H. Gordon on näidanud, on Leviatani prototüübiks Ugariti mütoloogias esinev 
Jam (=Lotan/Litan), meredraakon (Sneed 2022: 33–41 ja 46–55; Gordon 1966: 
1–2; vt ka Whitney 2006: 28–30). Lisaks on Iiobi raamatus ka teised koletised 
seotud merega: Jam (Ii 7:12, 26:12, 38:8), Tannin (Ii 7:12) ja Rahab (Ii 9:13, 26:12) 
(Nõmmik 2013: 140; Kang 2017: 172).

Lõpuks tasub mainida mõningaid üksikasju, mis esinevad ainult Iiobi raa-
matu kreekakeelses tõlkes (Septuagintas), kuid mängivad olulist rolli raa-
matu retseptsiooniloos. Iiob 40:25 (nagu ka Js 27:1) tõlgitakse Leviatan sõnaga 
δράκων [draakon]. Just seetõttu kujutatakse Leviatanit piiblivälistes allikates 
draakonina. Ii 3:8 on Leviatan tõlgitud Septuagintas sõnaga κῆτος [kētos]. 
Sama sõna kasutatakse Septuagintas ka suure “kala” kohta, kes neelas alla 
Joona, Joona raamatus (2:1). Sellest tuleneb ka tänapäevane teadustermin tse-
toloogia – vaalade ja nende sugulaste uurimine (Sneed 2022: 51). Kreeka müto-
loogias tähistab κῆτος aga tohutut merekoletist, kelle tappis Perseus, et päästa 
Andromeda talle ohvrikstoomisest. Seega on mõistetav, miks esineb Leviatan 
piiblivälistes allikates sageli kurja olendina. Tema deemonliku loomuse juu-
red peituvad ühest küljest käsitluses ulgumerest kui Jumala vastasest jõust, 
tema samastamine draakoniga Septuagintas on jooni süvendanud.

Mark R. Sneed võtab Behemoti ja Leviatani funktsioonid Iiobi raamatus 
kokku järgmiselt:

Need olendid [---] esindavad katset toetada iisraellaste 
monoteistlikku pretensiooni, sulandades kaose JHVHsse enesesse. 
Jumal lõi selle koletise ja seega loob üksnes Jumal kaose – ent ei 
lase sel oma maailma valitseda. Ta paneb Leviatanile (ja vihjamisi 
ka Behemotile) rihma kaela (40:29), juhuks kui nad peaksid korrast 
väljuma. Iiobi raamatu autor, kes mõistab kahtlemata jumalikku 
kõnet vastusena Iiobi väljakutsetele Jumalale, tunnistab, et Jumal 
loob kaose ja kurjuse ning et need on osa Jumala maailmast – kuid 
need ei valitse seda. Selle asemel on neil oma koht jumalikus korras. 



120 	 www.folklore.ee/tagused

Jaan Lahe

Jumala teistsugusust rõhutatakse taas, isegi kui see tehniliselt 
nõrgendab taotletud mõju teodiikena. (Sneed 2022: 87)

Ps 74:12–19:

Jumal on ju ammuilma mu kuningas,
kes ikka maa keskel on aitamas.
Sina ajasid peruks mere oma rammuga,
murdsid lohede pead vete kohal.
Sina lömastasid Leviatani pead
ning andsid ta söögiks meresõitjale rahvale.
Sina lõhkusid allikad ja ojanõlvad,
sina kuivatasid voolsad jõed.
Sinu on päev, ka öö on sinu päralt,
sina oled kinnitanud kuu ja päikese.
Sina oled seadnud kõik maailma rajad,
suve ja talve, need oled kujundanud sina.
Mäleta seda: vaenlane mõnitab ISSANDAT
ja jõle rahvas halvustab su nime.
Ära anna oma tuvikese hinge kiskjale,
ära unusta oma viletsate elu lõpmata.23

Ps 74 on kollektiivne kaebelaul, mis oli mõeldud kasutamiseks ilmselt ava-
likel palvustel ja leinatalitustel. See algab ahastava hüüatusega: “Miks, oh 
Jumal?” ning lõpeb paljusõnalise anumisega Jumala poole: “Tõuse, oh Jumal, 
kaitse oma asja!” (Ps 74: 22). Leina ja ängi põhjustab vaenlaste jõhker rün-
nak iisraellaste püha paiga vastu – pühamu on maha põletatud ja varemeis 
(Ps 74:3–7). Rudolf Kittel oletab, et psalm on tekkinud Makkabite ajal (2. saj 
eKr) ning kajastab tollal aset leidnud templi rüvetamist (Kittel 1914: 275). 
Arthur Weiser seevastu arvestab kahe võimalusega – Kitteli nimetatu ja esi-
mese templi hävitamisega 586.  aastal eKr babüloonlaste poolt (Weiser 1979: 
352). Hans-Joachim Kraus on veendunud, et psalmi taustaks on esimene Jeruu-
salemma templi hävitamine babüloonlaste poolt (Kraus 1978: 678–679). Samal 
seisukohal on ka Frank-Lothar Hossfeld ja Erich Zenger, kes dateerivad psalmi 
6. sajandisse eKr (Hossfeld & Zenger 2000: 361). Põhiprobleemiks näib psalmis 
74 olevat olnud Jumala mittesekkumine (Tate 1990: 253). Tunne Jumala mit-
tesekkumisest kontrasteerub tugevalt hümnilaadse lõiguga (Ps 74:12–17), mis 
meenutab Jumala kosmilist väge, tuues veelgi teravamalt esile lõhet Jumala 
muistse aja suurte tegude ja oleviku vahel: Miks Jumal, kes on võitnud mere-
koletised, talub “koletisi”, kes tegutsevad Tema enda pärusmaal? (Tate 1990: 
253).

Jumala muistse aja suurte tegude hulgas nimetatakse eriliselt merekoletiste 
võitmist (Ps 74:13b–14a). Jumalat kirjeldatakse siin esmalt kui mere lahutajat 



Mäetagused 92 	 121

Piibli folkloorist ning selle retseptsioonist juudi, kristlikus ja gnostilises pärimuses

(Ps 47:13a) – vihjena sellele, kuidas Jumal mere kaheks jagas ja iisraellased 
kuiva maad mööda läbi lasi. Edasi (s 13b) võrreldakse merd lohede või mere-
koletistega (תַּ  נִּ ינִים ) ning on ilmne, et ka salmis 14a nimeliselt mainitud Levia-
tan kuulub nende hulka. Selliseid olendeid on nimetatud Vanas Testamendis 
mujalgi (vt näit Hs 29:3; Ps 148:7) (Tate 1990: 251). Merd on kujutatud siin kui 
JHVH vaenlast. Nii meri kui lohe sümboliseerivad siin veekaost, mille JHVH 
pidi korrastama – nagu vihjatakse ka 1Ms 1:2 (Sneed 2022: 59). Psalm 74:13–14 
räägib Jumala võidust mitmepealise koletise üle: 14a on Leviatan mitmepea-
line koletis, kelle võitmisest on juttu ka OdSal 22,5; Ilm 12:3, 13:1, 17:3 (Hoss-
feld & Zenger 2000: 74).24 Gyrus H. Gordoni sõnul sümboliseerib lohe Leviatan 
selles psalmis kurjust ning selle aluseks olev müüt Jumala võitlusest kaose-
koletisega on üle võetud muistsetelt Kaanani elanikelt ja heebrealaste poolt 
ümber kujundatud. Gordon viitab Ugariti tekstile 67:1:1–3 ja järeldab, et see 
kirjakoht näitab, kuidas heebrealased omistasid JHVHle kosmilise võidu selle 
sama kurjuse sümboli üle, kelle üle kaananlased uskusid olevat võidutsenud 
Baali (Gordon 1966: 1–2). R. Kittel mõtleb tollal teaduses moes olnud panba-
bülonismi25 mõjul Tiamati ja Marduki võitlusele (Kittel 1914: 276), mida varem 
oli väitnud juba Hermann Gunkel (1895), kuigi motiiv mõne jumala võitlusest 
kaost kehastava merekoletisega oli Vanas Idas tuntud väga laialt ning seda 
on korduvalt kujutatud ka Vana Lähis-Ida kunstis (Tate 1990: 251). See on üks 
versioon laiemalt levinud folkloorimotiivist “kangelane tapab lohe” (ATU 
indeksis motiiv nr 300). Kangelaseks on siin lihtsalt Iisraeli Jumal. Kuid seos 
mere lahutamise motiivi (Ps 74:13a) ning järgneva merekoletiste mainimise 
vahel ei viita üksnes loomiseelse kaose võitmisele, vaid tuletab meelde ka 
Iisraeli väljaminekut Egiptusest (2Ms 14:21), kasutades selleks metafoorset-
müütilist keelt ning võrdsustades koletist Egiptuse ja Punase merega. Siin on 
tegemist müüdi historiseerimisega (Tate 1990: 254).

Viimaks tuleb nimetada veel ühte Ps 74 leiduvat motiivi, mis on avaldu-
nud hilisemas piiblivälises pärimuses. Ps 74:14a öeldakse, et Jumal annab 
Leviatani liha söögiks, ent pole üheselt selge, kellele. Siin konkureerivad kaks 
tõlkimis- ja tõlgendamisviisi – esimese järgi antakse seda “meresõitjatele”, 
teise järgi aga “kõrbeasukaile” (vt Tate 1990: 243-244). Mõlemad tõlkimis- ja 
tõlgendusviisid on võimalikud (vt ibid.),26 kuid motiiv Leviatani liha söömisest 
on inspireerinud hilisemas pärimuses esinevat motiivi messiaanlikust ban-
ketist, millel osalejatele pakutakse Leviatani ja Behemoti liha.

Ps 104:24–26:

ISSAND, kuis on küll su tegusid palju!
Sa oled nad kõik targasti teinud.
Maa on täis sinu looduid.
Siin on meri, igati suur ja lai –
seal on saalijaid üles arvamata,
pisikesi loomi koos suurtega;



122 	 www.folklore.ee/tagused

Jaan Lahe

seal liiguvad laevad,
seal on Leviatan, kelle kujundasid endale mängida.27

Erinevalt psalmist 74 on psalm 104 oma vormilt üksikisiku ülistuslaul 
(Allen 1983: 28). Psalm 104 on loomishümn, millele on leitud paralleele Egip-
tuse päikesele pühendatud hümnidest ja ka ühest Mesopotaamia hümnist. Ent 
võrreldes nimetatud hümnidega on psalmis 104 päike “demütologiseeritud” – 
ta ei ole siin jumal, vaid Jumala loodu (vt Allen 1983: 28). Lähimaks paralleeliks 
psalmile on siiski mitte Vana Lähis-Ida hümnid, vaid 1Ms loomislugu (Allen 
1983: 30–31). Psalmi erinevad osad pärinevad eri ajastutest, kuid dateerin-
gud on äärmiselt kõikuvad. Põhipsalmis on töödeldud vanemaid fragmente, 
mis kirjeldavad teofaaniat ja seda, kuidas Jumal hoolitseb kõige eest veega 
(Ps 104:2–4, 10–11, 13a, 14a–c, 32). Fragmendid võivad pärineda lausa kuning-
riikide ajast ja on suguluses teofaaniatega sellistes psalmides nagu 18 või 97 
(vt Loretz 1979: 109; Spieckermann 1989: 22; Seybold 1996: 408–409; Hossfeld 
& Zenger 2008: 88). Ka põhipsalmi peetakse mõnikord kuningate ajast päri-
nevaks (Spieckermann 1989; Müller 2008). Seevastu Klaus Seybold (1996: 409) 
peab psalmi tervikuna eksiilijärgseks, Hossfeld peab aga põhipsalmi eksiili-
aegseks (Hossfeld & Zenger 2008: 88).

Arvukate Jumala loodud asjade ja olendite hulgas esineb siin psalmis 26 ka 
Leviatan, kelle kohta Artur Weiser ütleb, et ilmselt peitub tema nime taga vana 
mütoloogiline kujutlus kaosedraakonist kui ürgmere kehastusest (Weiser 
1979: 458). Kuna psalmi lähimaks paralleeltekstiks on 1Ms loomislugu, kuulub 
Leviatan nähtavasti “suurte mereloomade” hulka, kelle loomisest räägitakse 
1Ms 1:21. Psalmist soovib vastanduda psalmis 74 leiduvale arusaamale, justkui 
oleks Leviatan JHVH-le ohtlik. Vastupidi – Leviatan on siin lihtsalt üks Jumala 
loodud olenditest, kelle ta lõi pelgalt mängimiseks. Leviatan on nüüd tema 
enda looming, mitte tema vaenlane (Sneed 2022: 59). Hans-Joachim Krausi 
sõnul on JHVH muutnud Leviatani oma koduloomaks (Kraus 1978: 104). Selle 
pildi tähendus on selge – Loojana on JHVH nii suur ja vägev, et tema kõrval ei 
ole kohta kaosekoletisel. Kui Gerhard von Rad väitis, et 1. Moosese raamatu 
loomislugu demütologiseerib taeva, maa ja taevakehad, st võtab neilt jumaliku 
loomuse, mis omistati neile Vana Lähis-Ida maailmapildis,28 siis võib öelda, et 
psalm 104 demütologiseerib (lisaks päikesele) ka Leviatani – vägevast kaose-
koletisest saab vaid üks loodud olend teiste seas.

Js 27:1:

Sel päeval nuhtleb Issand oma terava, suure ja tugeva mõõgaga 
Leviatanit, põgenevat madu, ja Leviatanit, keerdunud madu, ja tapab 
meres lohe.29

Js 27:1 on kohtukuulutus kaose jõudude kohta, kelle ilmumisvorm on Levia-
tan. Kuna salmis kasutatakse ilmselgelt parallelismus membrorum’it, ei pea 



Mäetagused 92 	 123

Piibli folkloorist ning selle retseptsioonist juudi, kristlikus ja gnostilises pärimuses

arvama, nagu Hans Wildberger, et siin on juttu kaosejõudude kahest erinevast 
ilmumisvormist, Leviatanist ja lohest (Wildberger 1978: 1002). Kuid et Js  27 
tervikuna on prohveteering, mis räägib kohtust Iisraeli/Juuda vaenlaste üle 
ja Iisraeli/Juuda vabastamisest, näib Leviatan selles kontekstis olevat mitte 
ainult kaosekoletis, vaid ka Iisraeli/Juuda vaenlase metafoor – võib-olla on 
selleks assüürlased, kuid tõenäolisemalt Egiptus; samas võib see viidata ka 
Babülooniale või Pärsiale (Sneed 2022: 61; vt ka Wildberger 1978: 1003). John 
D. W. Watts arvab, et prohveteeringus on Leviatan samastatud mereriik Tüü-
rosega (Watts 1985: 348–349). Täpsustamist ei võimalda tõsiasi, et Jesaja apo-
kalüpsise tekkeaega on raske dateerida (Wildberger 1978: 1003).30 Paljud tead-
lased on nimetanud seda kirjakohta müütilise sündmuse historiseerimiseks 
või Leviatani demütologiseerimiseks (Sneed 2022: 61): merekoletis Leviatan 
on muutunud metafooriks (Sneed 2022: 62). Väärib aga tähelepanu, et Levia-
tan, נִּין תַּּ [tannîn] ja madu on siin teineteisega paralleelsed. “Põgenev madu” 
võib viidata põgenevale vaenlasele. “Keerdunud madu” tähendab tõenäoliselt 
väänlevat madu, kuid võib osutada ka uroborose (oma saba neelav madu) süm-
bolile (Sneed 2022: 66). Gordoni sõnul on huvitav, et Jesaja 27:1 kujutab võitu 
Leviatani üle eshatoloogilise sündmusena – see toimub “sel päeval”, st päe-
val, mil hea võidab lõplikult kurja ja maailm saab nautida igavest täiuslikkust 
(Gordon 1966: 2). Viimast tõlgendust pooldab ka H. Wildberger, kes juhib tähe-
lepanu seigale, et Js 27 on osa nn Jesaja apokalüpsisest, mis kõneleb rahvaste 
saatusest tulevikus (Wildberger 1978: 1001–1002).

Nagu Behemoti etümoloogia, ei ole ka Leviatani etümoloogia selge. Wil-
helm Gesenius oletab, et nimi לִ  וְ   יָ     תָ ן  [lîwəyātān] tuleneb tüvest לוה [lôh] – “kee-
rutama; ühendama” – koos omadussõnalise sufiksiga -ן, ning selle otsene 
tähendus oleks “punutud, keerduv, rullikeerdunud” (Gesenius 1962: 382). 
Kangi arvates tuleneb nimi “Leviatan” tüvest לוי [lêwî], mis tähendab “vään-
lema, keerduma”, ning selle tähendus on “see, kes väänleb” (Kang 2017: 172). 
Stephen Vicchio tuletab selle semiidi tüvest לות [lôt], mis on seotud tegusõ-
naga “keerama” või “kerima” (Vicchio 2020: 279). Teine võimalik tähendus 
on “järgnema, ümbritsema” või omadussõnana “pärjalaadne” või “rõnga-
kujuline”. See seostuks väljendiga נָ   חָשׁ בריח   [nāḥāš bāriăḥ – “põgenev madu”], 
mida kasutatakse Js 27:1 Leviatani paralleelina – nii et “selle saba on pidevalt 
põgenemas… omaenda hammustava suu eest”. Nagu eespool nimetatud, viitab 
see tõlgendus ideele maost või draakonist, kes ajab taga või neelab omaenda 
saba  – sarnaselt uroborose sümbolile (Sneed 2022: 48–49). Leviatani nime 
tuletamine ugaritikeelsest sõnast ltn, mida hääldati lotan ja mis tähendab 
lohet, pole leidnud laiemat omaksvõttu (Watts 1985: 346), kuigi sisuliselt on 
tema näol tegemist lohemaoga.

Kokkuvõtlikult võib öelda, et Behemoti ja Leviatani roll Piiblis ei ole võrdne. 
Kui Behemot ilmub vaid korra Jumala loodud vägeva olendina (Iiob 40:15–
24), siis Leviatan esineb viies kohas ja erinevates rollides: Ps 74 ja Js 27:1 on 
ta kaosekoletis ja Jumala vaenlane, nii et teda võib nimetada lausa “kurjuse 



124 	 www.folklore.ee/tagused

Jaan Lahe

sümboliks” (Gordon 1966); Ps 104 ja Ii 40 on ta lihtsalt Jumala loodud olend – 
kas Jumala mängukann (Ps 104) või Looja väe ilmutus (Iiob 40). Järgnevalt 
vaatleme, kuidas teisenesid Behemoti ja Leviatani kuju Piibli järgse aja juudi, 
kristlikus ja gnostilises pärimuses ning kuidas nende kujude arengut on mõju-
tanud Piibli pärimus.

2. BEHEMOT JA LEVIATAN JUUDI PSEUDOEPIGRAAFILISES KIRJANDUSES

Juudi pseudoepigraafilises kirjanduses31 esinevad Leviatan ja Behemot koos 
kolmel korral: 4. Esra 6:49–52; 2. Baaruk 29:4; ja 1. Eenok 60:7–10, 24. Vaat-
leme neid tekste lähemalt.

4. Esra 6:49–52 räägitakse sellest, kuidas Jumal jagas vahetult pärast vee-
uputuse taandumist ära maa kahe enda loodud olendi, Behemoti ja Leviatani 
vahel, kellele Jumal oli pannud ka nimed. Algselt elasid nad kõrvuti, kuid kuna 
kuivaks saanud maad oli veel vähe, ei mahtunud nad mõlemad sinna ära, mis-
tõttu Jumal andis kuiva maa – koha kus on tuhat mäge – elupaigaks Behemo-
tile ja pani Leviatani elama merre. Lõigu lõpus öeldakse, et Jumal säilitas need 
loomad selleks, et ta võiks nad anda söögiks neile, kellele ta soovib ja millal ta 
soovib.

4. Esra raamat on dateeritud aega pärast Jeruusalemma ja selle templi 
hävitamist (70. a pKr) (Sneed 2022: 131; Metzger 1983: 520 pakub dateeringuks 
u 100. a pKr). Viidatud lõik viitab kindlasti omakorda “suurtele merekoletis-
tele” (נִּי  נִים -kelle loomist nimetatakse 1Ms 1:21 (Whitney 2006: 32). Viide sel ,(תַּּ
lele, et Behemotile on määratud kuiv ja mägine maa-ala, viitab nii Ii 40:20, 
kus öeldakse, et mäed varustavad Behemoti toiduga (“mäed kannavad puitu 
talle”), kui ka loomadele, kes seal mängivad (Sneed 2022: 131). Tekst kirjeldab 
Behemoti asupaika kui “paika, kus on tuhat mäge”. See viitab psalmile 50:10b, 
kus esineb väljend “kariloomad (בהמה – bəhēmā) tuhande mäe peal” (Whit-
ney 2006: 38). Kommenteerides viidatud lõiku 4. Esra raamatust, ütleb Sneed 
(2022: 132–133):

Huvitav on see, et mõlemad olendid näivad olevat loodud kuuendal 
päeval (1Ms 1:24) koos teiste maismaaloomadega. Siiski kirjeldatakse 
Behemoti kui kahepaikset (Iiob 40:21–23), kes suudab liikuda nii 
maal kui vees (Jordanis). Et nii Behemot kui ka Leviatan pärinevad 
lõppkokkuvõttes veest või merest, on ootuspärane, sest ürgsed veed 
on aine, millest ülejäänud kosmos loodi, ning need esindavad kaose ja 
korratuse olemuslikku loomust.

William K. Whitney sõnul on 4. Esra 6. ptk salmi 50 kõige tähelepanuväär-
sem joon selle rõhuasetus nii Leviatani kui ka Behemoti pärinemisele veest. 
Leviatan on siin küll mere- ja Behemot maismaaloom, kuid mõlemad on tek-
kinud siis, kui Jumal lõi veeloomad. Whitney arvates võib Ii 40:21–23 kajastada 



Mäetagused 92 	 125

Piibli folkloorist ning selle retseptsioonist juudi, kristlikus ja gnostilises pärimuses

sarnast pärimust — seal lebab Behemot soos lootoste, pilliroo ja pajude keskel. 
Behemoti ja Leviatani pärinemine veest on Whitney arvates osa iseseisvast 
pärimusest, millele viidatakse 4. Esra 6:49 ja 52, enne kui see lisati praegu-
sesse konteksti (Whitney 2006: 37).

2. Baaruk 29:4 räägib sellest, kuidas Behemot tuleb välja oma asupaigast 
ja Leviatan tuleb välja merest. Jumal ütleb nende kohta, et nad on “kaks suurt 
elukat”, kelle ta lõi “loomise viiendal päeval” ning et nad “saavad toiduks kõi-
gile, kes on alles jäänud”, s.t alles jäänud pärast maad tabanud apokalüptilisi 
katastroofe.

2. Baaruki raamat on kirjutatud oletatavasti varsti pärast eelmainitud 
Jeruusalemma katastroofi (Kljin 1983: 617). Baaruki raamatu see osa, millest 
pärineb referereeritud koht, valmistab lugejat ette küsimuseks, kuidas Jumal 
viib lõpule selle, mida ta loomisel alustas. Behemot ja Leviatan näivad ka siin 
elavat eraldi valdkondades, kusjuures Leviatan on seotud merega. Mõlemast 
loomast “saavad inimeste, s.t õiglaste juutide kulinaarse iha objektid” (Sneed 
2022: 138).

Nagu on näidanud Whitney, sarnaneb 2.  Baaruk 29:4 märkimisväärselt 
4. Esra 6:49–52-ga: mõlemas mainitakse Leviatani ja Behemoti Jumala loo-
mistöö kontekstis viiendal päeval. 2. Baaruki raamat ütleb selgesõnaliselt, et 
need koletised loodi. Ka 4. Esra raamat vihjab sellele, paigutades Leviatani ja 
Behemoti traditsiooni loomiskonteksti. Mõlemad tekstid märgivad, et olendid 
säilitati selleks, et neid hiljem toiduna kasutada. Mõlemas viidatakse ka nende 
asukohale või elupaigale. Erinevused kahe lõigu vahel on väikesed. Loomise 
küsimusele lisaks sisaldab 4. Esra raamat konkreetseid viiteid sellele, et Jumal 
andis neile nimed32 ja viitab nende lahutamisele. Kui need kaks viidet kõrvale 
jätta, erineb elementide esinemisjärjekord mõlemas lõigus vaid vähesel mää-
ral (Whitney 2006: 40–41).

Kolmas tekst selle teema kohta on 1. Eenoki raamatus, kus peaingel Mii-
kael räägib Noale päevast, mil eraldatakse kaks koletist – üks neist, emane 
nimega Leviatan, et ta elaks “ookeani sügavikus veeallikate kohal” ja teine, 
isane nimega Behemot, kes elab nähtamatus kõrbes, mille nimi on Dundain 
ning mis asub Eedeni aia idaküljel – seal, kus elavad valitud ja õiglased. Noa 
palub, et ingel näitaks talle, kui võimsad need koletised on, kuidas nad eraldati 
ja oma elukohta paigutati – üks ookeani sügavustesse ja teine kuiva kõrbesse. 
Ingel, kes oli koos Noaga, ütles talle, et “need kaks koletist on valmistatud ette 
Issanda suure päeva jaoks, mil neist saab toit”.

Esimene Eenoki raamat on säilinud ainult vanaetioopiakeelses tõlkes ning 
selle erinevad osad on dateeritud erinevatesse aegadesse (vt Kaiser 2000: 
64–67). Teadlased jagavad selle teose üldiselt viieks suuremaks osaks, mil-
lele on lisatud mõningat materjali. Neid osi peetakse sageli algselt iseseisva-
teks teosteks, mis pärinevad laiemast Eenoki traditsioonist. 1. Eenoki raamatu 
erinevad osad on pika protsessi tulemus, mille käigus liideti palju erinevaid 
pärimusi (Whitney 2006: 45). Raamatu teist osa (37:1–71:17), milles esinevad 



126 	 www.folklore.ee/tagused

Jaan Lahe

Leviatan ja Behemot, nimetavad uurijad “Eenoki tähendamissõnadeks” või 
“Eenoki mõistujuttudeks” (Whitney 2006: 46).

Leviatani ja Behemoti teema 1. Eenoki raamatus algab 60:7, kus viidatakse 
nende kahe olendi eraldamisele. Nad on sootunnuslikult vastandid: Leviatan 
on emane ja Behemot isane. Whitney sõnul on tähelepanuväärne, et Behe-
moti, keda tähistab grammatilises mõttes naissoost sõna, kujutatakse isa-
sena. Leviatanit, keda samuti grammatiliselt tähistab naissoost sõna, kuju-
tatakse seevastu emasena. Traditsioon, mille kohaselt Leviatan ja Behemot 
moodustavad soolise paari, on ainukordne – seda ei esine kusagil mujal 
Piiblis, pseudoepigraafilises ega rabiinlikus kirjanduses (Whitney 2006: 61). 
Sneed märgib, et huvitav on see, kuidas loomade eraldamine, mis algselt oli 
ürgne, s.t loomise ajal toimunud sündmus, on siin saanud eshatoloogiliseks, 
s.t lõpuajal toimuvaks sündmuseks (Sneed 2022: 139). Behemot näib olevat ela-
nud kõrbes Eedeni idaküljel. Kõrb on kaootiline valdkond, sarnaselt merega. 
“Tohutu kõrbe” nimeks, kus elab Behemot, on etioopia keeles “Dundayin”. 
Józef Tadeusz Milik on oletanud, et see vastab kõrbe nimele, kuhu 1. Eenoki 
10:4 järgi heidetakse mässuline ingel Azazel (Whitney 2006: 54). Leviatani 
elupaik on 1. Eenoki raamatu 60. peatükis “ookeani sügavik veeallikate kohal”. 
Kuigi see on võrreldav 4. Esra ja 2. Baaruki raamatu viidetega, pakub 1. Eenoki 
raamatus toodud kirjeldus palju rohkem üksikasju. Tõenäoliselt viitab see 
1.  Moosese 7:11 mainitud “sügavuse allikatele”, mis esinevad veeuputuse 
alguse kontekstis. Seega asub Leviatani asupaik mere algallikal. Seda tradit-
siooni tunnevad ka rabid, kes kujutavad Leviatanit lebamas sügavuse peal või 
kohal (Whitney 2006: 52–53).

Kokkuvõtteks võib öelda, et kõik kolm käsitletud teksti esinevad sarnases 
kontekstis: 4.  Esra raamat, 2.  Baaruki raamat ja 1.  Eenoki raamat esindavad 
niinimetatud “võitluse ja pidusöögi traditsiooni” (“the Combat-Banquet tradi-
tion”), mille kohaselt saavad Behemot ja Leviatan aegade lõpus õiglastele toi-
duks (Whitney 2006: 31). Selle traditsiooni päritolu tuleb otsida artikli alguses 
esitatud piiblitekstidest: Behemoti ja Leviatani loomine suurte mereelukatena 
(kellest ühest saab Jumala tahtel maismaaloom) tuleb otsida loomisloost, kus 
1Ms 1:21 räägitakse suurte mereelukate loomisest, nende eraldamisest ja mää-
ramisest vastavalt kuivamaa- ning veeelanikuks 1Ms 9:10–11, kus on juttu vete 
(=mere) ja kuiva maa eraldamisest ning Leviatani liha söömist tuleb otsida 
eelpool käsitletud tekstist Ps 74:14a. Et koletiste liha süüa saaks, tuleb nad 
esmalt tappa ning on ilmne, et ka nende tapmise taustaks on Piibli pärimus: 
Js 27:1 ja Ps 74:12 jj räägivad Leviatani ja lohede võitmisest Jumala poolt. Vii-
mane on paralleel vee ja kuiva maa eraldamisele loomises, sest Leviatan, kelle 
Jumal võidab, kehastab ulgumerd, mis on ühtlasi loomiseelse kaose kehas-
tus. Motiiv, et Behemot elab mägedes, pärineb Ii 40:20, kus öeldakse, et mäed 
varustavad Behemoti toiduga; motiiv Leviatanist kui vee-elanikust pärineb 
Vana Testamendi tekstidest, kus teda seostatakse merega (Ps 74; Ps 104; Js 27) 
ning motiiv Behemotist, kes samuti pärineb veest, ilmselt Ii 40:21–23, milles 



Mäetagused 92 	 127

Piibli folkloorist ning selle retseptsioonist juudi, kristlikus ja gnostilises pärimuses

Behemot lebab soos lootoste, pilliroo ja pajude keskel. Nõnda ühendab Behe-
motist ja Leviatanist jutustav pärimus juudi pseudoepigraafilises kirjanduses 
endas erinevad Piibli traditsioonid ja motiivid.

Lisaks nimetatud kolmele tekstile esineb pseudoepigraafilises kirjanduses 
Leviatan ka eraldi, kusjuures talle omistatakse kosmoloogiline funktsioon. 
Sellises funktsioonis esineb ta “Aabrahami apokalüpsises” ja teoses “Jaakobi 
redel”. Esimeses teoses, Ap Aabr 10,10, ütleb Jumal, et talle on antud ülesandeks 
taltsutada Leviatanid, sest tema kaudu vaibub iga roomaja rünnak ja ähvar-
dus. Samas teoses, Ap Aabr 21,4 räägib Aabraham, et ta nägi merd ja selle saari 
ning mereloomi ja kalu. Samuti nägi ta ka Leviatanit ja hävingut, mille too oli 
maailmale toonud. Teoses “Jaakobi redel” 6:13 (pikk versioon 6:3) öeldakse, et 
rahvas kisendab Issanda poole ja Issand kuuleb neid ning valab oma viha välja 
merelohe Leviatani peale ning ja surmab mõõgaga Falkoni,33 sest tema ülbus 
äratab Jumala viha.

“Aabrahami apokalüpsis” on juudi päritoluga teos, mis on kirjutatud 1. või 
2. sajandil pKr. Tõenäoliselt on see tekkinud Palestiinas (Rubinkiewicz 1983: 
683), kuid teos on säilinud vaid vanaslaavikeelses tõlkes (Whitney 2006: 59; 
Sneed 2022: 164). Apokalüpsis loodi algselt aramea või heebrea keeles ning tõl-
giti hiljem kreeka keelde, kustkaudu see leidis tee slaavi kirikukirjanduse kor-
pusesse (Whitney 2006: 59). Raamatu teises pooles leidub kaks viidet Levia-
tanile. Esimene pärineb ingel Iaoelilt,34 kellele on omistatud jumaliku nime 
vägi ja kes on Jumala poolt läkitatud julgustama Aabrahami teekonnale Moria 
mäele, et ohverdada oma poeg Iisak. Viide Leviatanite (mitmuses!) taltsuta-
misele näib väljendavat muret maailma telje (axis mundi) stabiilsuse pärast. 
Iaoeli võim Leviatanite üle viitab tema kontrollile maiste roomajate üle, osu-
tades ktoonilise traditsiooni esiletõusule. Käesolevas kontekstis tähistavad 
“Leviatanid” tõenäoliselt nii Behemoti kui Leviatanit. Peatükkides 19–21 saab 
Aabraham veel ühe nägemuse, mis sarnaneb teistele apokalüptilistele ilmu-
tustele. Märkimisväärne on, et 21:4 kirjelduses näib kogu kosmos toetuvat 
Leviatani seljale, osutades ühtaegu nii kosmilisele stabiilsusele kui ka ohule, 
mida kujutab endast Leviatani iga võimalik liikumine, tuues sisse ebastabiil-
suse dimensiooni (Sneed 2022: 164). Ka “Jaakobi redel” on apokalüptiline teos, 
mis on säilinud samuti üksnes vanaslaavi keeles, kuid on kirjutatud algselt 
kreeka keeles ning dateeritakse 10. sajandisse pKr (Sneed 2022: 164–165).

Mark R. Sneed kommenteerib Leviatani rolli “Jaakobi redelis” järgmiselt:

Eshatoloogiliste märkide seas, mille Jumal juutide rõhujate peale 
vallandab, on roomajad, surmatoovad olendid ja maavärinad – 
kõik ktoonilised elemendid. Leviatani lüüasaamine tähistab uue 
korra saabumist, mil Jumala rahvas saab oma tasu, samal ajal kui 
rõhujad surevad. Leviatani hävitamine saab seega uue, stabiilse, 
eshatoloogilise maailma aluseks. Selles mõttes kuulub see axis mundi 
traditsiooni (Sneed 2022: 165).



128 	 www.folklore.ee/tagused

Jaan Lahe

Whitney arvates on Leviatani vägi ähvardava ja pealetungiva kaose sümbol. 
Nii roomaja oma ktoonilise väega kui ka maavärin oma ettearvamatu raevu-
kusega toimivad selle ohu maiste väljendustena (Whitney 2006: 89).

Kuigi “Aabrahami apokalüpsis” ja “Jaakobi redel” käsitlevad koletis Levia-
tanit erinevalt, näivad mõlemad teosed toetuvat ühisele traditsioonilisele 
arusaamale temast. Selle arusaama kohaselt on Leviatan kaosejõudude müü-
tiline kehastus, kes ähvardab kehtivat maailmakorda lõhkuda. Mõlemas teo-
ses on just Jumala tegutsemine see, mis ohu kontrolli alla saab (Whitney 2006: 
90–91).

Kokkuvõtlikult võib öelda, et erinevalt Behemotist, keda pseudoepifraafi-
lises kirjanduses mainitakse vaid kolm korda (alati koos Leviataniga), naudib 
Leviatan ka piiblivälises kirjanduses suuremat populaarsust, mis tal on olnud 
juba Piiblis (vt eespool: üks Behemoti mainimine vs. viis Leviatani mainimist). 
Whitney arvates jagunevad pseudoepigraafilised kirjutised kahe erineva tra-
ditsiooni vahel: 4.  Esra raamat, 2.  Baaruki raamat ja 1.  Eenoki raamat esin-
davad “võitluse ja pidusöögi traditsiooni”, mille kohaselt saavad kaks looma 
aegade lõpul toiduks õigetele. See on seotud motiiviga suurest messiaanlikust 
banketist, mida käsitlevad rabiinlikud allikad (vt järgmine alapeatükk) ning 
mis kajastub ka Uues Testamendis (vt näit Jeesuse tähendamissõna suurest 
pidusöögist Lk 14:15–24, samuti nt Lk 13:29). Leviatani liha söögiks andmine, 
millest räägib Ps  74, on siin laiendatud ka Behemotile ning seostatud mes-
siaanliku banketi motiiviga. “Aabrahami apokalüpsis” ja “Jaakobi redel”, mis 
räägivad vaid Leviatanist, kujutavad teda kosmoloogilises rollis. Selle tradit-
siooni kohaselt on koletisel selge seos maailma teljega (axis mundi) – müü-
tilise maailma keskpunktis oleva teljega, mille ümber paigutuvad maailma 
erinevad osad, sealhulgas taevad ja planeetide sfäärid. Nagu on näidanud 
Mircea Eliade, on kujutlus maailma keskmest erinevates variatsioonides tun-
tud rahvusvaheliselt ning seda kohtab paljudes ka ajaliselt ja ruumiliselt üks-
teisest kaugetes kultuurides (Eliade 2017: 429–433). Kui pseudoepigraafilises 
kirjanduses arendatakse ühest küljest edasi juba Piiblis leiduvaid motiive (vt 
eespool: Behemoti ja Leviatani loomine koos “suurte mereelanikega”, Behe-
moti seos mägedega, mille aluseks on Ps 50:10b, kus esineb väljend “kariloo-
mad (בהמה) tuhande mäe peal” ja Ii 40:20, kus öeldakse, et mäed varustavad 
Behemoti toiduga, Leviatani jätkuv seos merega, Jumala võitlus Leviataniga, 
Leviatani võitmine kui eshatoloogiline sündmus, Leviatani tapmine ning ta 
liha söömine), ilmuvad siin ka uued motiivid, mida Piiblis ei leidu. Nendeks 
on Behemoti ja Leviatani lahutamine teineteisest, mille aluseks on kindlasti 
mere ja kuiva maa lahutamine 1Ms loomisloos, Leviatani liha andmine valitu-
tele/õigetele on modifikatsioon 74. psalmis leiduvast motiivist, mille kohaselt 
tema liha antakse süüa “meresõitjale rahvale” või kõrbelanikele/kõrbeloo-
madadele (vt eespool), Behemoti ja Leviatani erinev sugu, Leviatanite esi-
nemine mitmuses, kuid mis kõige olulisem, Leviatani seos kosmilise maail-
makorraga. Piiblis seda mõtet eksplitsiitselt ei väljendata, kuid implitsiitselt 



Mäetagused 92 	 129

Piibli folkloorist ning selle retseptsioonist juudi, kristlikus ja gnostilises pärimuses

võib selle sealt tuletada, kuna loomiseelne kaos, mida esindab ulgumeri juba 
1Ms loomisloos (vt 1Ms 1:2), on korrastatud maailma vastandi, ürgalgse kaose 
kehastus ning seega eksisteerib kaudne side Leviatani ja maailmakorra vahel. 
Piiblis puudub ka idee hävingust, mille põhjustab Leviatan (mistõttu Jumal 
peabki ta võitma), kuid arvestades Leviatani rolli kaost kehastava ulguveega 
on seegi implitsiitselt Piiblist tuletatav (Jumal kaitseb maailma kaose jõudude, 
sh mere eest, millele ta on seadnud piirid: vt nt Ii 38:8–11, Õp 8:29, Ps 104:6–
9).35 “Aabrahami apokalüpsises” on esmakordselt toodud välja ka Leviatani 
positiivne side maailmakorraga – Ap Aabr 21:4 kirjelduses näib kogu kosmos 
toetuvat Leviatani seljale. Viimast aspekti on arendatud edasi rabiinlikus tra-
ditsioonis, mida vaatleme järgnevalt.

3. BEHEMOT JA LEVIATAN RABIINLIKUS KIRJANDUSES

Behemot ja Leviatan ja esinevad nii koos kui eraldi sageli ka rabiinlikus kir-
janduses.36 William K. Whitney jaotab need tekstid järgmiselt:

Esimene rühm hõlmab eri ajastutest ja allikatest pärinevaid tekste, 
mis käsitlevad nende kahe olendi meeletut söögiisu ja janu. Teine 
kujutab Leviatani (ja võib-olla ka Behemoti) kohta kosmilises korras. 
Kõige ulatuslikum materjal kuulub kolmandasse rühma, mis käsitleb 
nende kahe olendi rolli viimseil päevil, eshatoloogilises võitluses ja 
messiaanlikul pidusöömaajal. (Whitney 2006: 98)

Järgnevalt vaatame neid kolme teemat käsitlevaid tekste lähemalt.

3.1. Behemoti ja Leviatani isu ja janu
Mitmes juudi tekstis rõhutatakse Leviatani suurt janu. Nii küsib 3. Baaruki 
raamatus raamatu nimitegelane ingli käest, kui suur on mao ehk Leviatani 
kõht, millele ingel vastas, et “tema kõht on põrgu” ning et see on nii suur, kui 
kaugele kolmsada meest suudab visata koormat. See seletab, miks Leviatan 
suudab juua ühe küünra jagu vett merest (3.  Baaruk 5:1–3). Babüloonia Tal-
mudis, traktaadis “Baba Batra”, räägitakse sellest, et Jordani jõgi saab alguse 
Panease koobastest, läbib Sibkayi ja Tiberiase järve ning voolab edasi suurde 
merre, kust ta jätkab teed, kuni paiskub Leviatani suhu (b. Baba Batra 74b).

Kommeteerides viimast teksti, ütleb Sneed, et tegemist on tannaiitliku 
tekstiga ajavahemikust 10–220 pKr, mis põhineb Iiobi raamatu 40:23-l (“…
on tugev jõgi, ta ei page, tunneb end kindlalt, kui see murrab ta suhu”). Kaks 
rabi arutlevad selle üle, kas Jordan voolab Leviatani või Behemoti suhu, kuna 
Ii 40:23 öeldakse, et jõgi voolab suhu, Behemoti kohta; teine neist pakub lahen-
duseks sünteesi. Huvitaval kombel, kui eelnevas traditsioonis keeldub mere-
vürst vee neelamisest, siis Leviatan seda siin just teeb.



130 	 www.folklore.ee/tagused

Jaan Lahe

On ka mitmeid tekste, mis keskenduvad Leviatani asemel Behemotile ja 
rõhutavad tema suurt kasvu ning nälga ja janu. Nii öeldakse teoses “Pirkê 
de-Rabbi Eliezer”, et kuuendal päeval tõi Jumal maa seest esile looma (Behe-
moti), kes lebab tuhandel künkal ning et ta joob Jordani vett, mis ümbrit-
seb kogu maad (Pirqe R. El. 11:1–5, vt Börmer-Klein 2004). Teoses Midraš 
“Bamidbar Rabba” ütleb Jumal, et ta on loonud looma, keda ükski inimene 
ei suuda küllaldaselt toita. See loom on Behemot, kes puhkab tuhandel kün-
kal. Iga päev kasvatavad need künkad tema jaoks loomi, keda ta sööb ning ta 
joob Jordani jõe vett, neelates alla ühe lonksuga vee, mis voolab Jordanist läbi 
kuue kuuga (Midraš Bamidbar Rabba 21:18). Nagu ütleb Sneed, põhineb pärimus 
küngastest kui Behemoti eluapiagast psalmil 50:10 (Sneed 2022: 132), kus on 
juttu kariloomadest “tuhandeil mägedel”, kes kuuluvad (nagu metsloomadki) 
Jumalale.

3.2. Leviatani koht kosmilises korras
Whitney analüüsib mitmeid 8.–12.  sajandist pärit juudi tekste, mis esitavad 
maailmatelje (axis mundi) traditsiooni kolme variatsiooni. Need on:

1.	 Leviatan ise on maailmatelg;
2.	 Leviatan moodustab maailmaruumi ümbritseva kosmilise ringi 

(circuitus mundi);
3.	 Leviatan on alus, millele maailmatelg toetub (Whitney 2006: 118).

Ettekujutus Leviatanist kui madudest, kes ümbritseb universumit, haakub 
uroborose – oma saba sööva mao – kujundiga, mis on universaalne ja sageli 
maagiline sümbol. Selle mõte sobib hästi ka Egiptuse hiidmao Apophisega, kes 
püüab neelata päikest selle öisel teekonnal allilma. Samuti seostub see heebrea 
ettekujutusega ürgvetest (יָם   [yām], נָ  הָר   [nāhār], תְּהוֹם    [təhôm]), mis ümbritsevad 
maailma. Need veed kehastavad küll kaost ja korratust, ent samas on just neist 
maailm loodud – nad on potentsiaalselt stabiilne alus, millest universum esile 
tõuseb. Sneed näeb selles ambivalentset sümbolit:

Ja just seda ootamegi koletistelt: nad kannavad endas nii loomise 
ja võimalikkuse kui ka hävingu algeid. Nad võivad sama hästi piire 
kindlustada kui neid lammutada. (Sneed 2022: 163)

Mitmetes gaoni ajastu (590–1050 pKr) juudi tekstides omistatakse Leviata-
nile kosmoloogiline tähendus. Neist varaseim, Pirke de-Rabbi Eliezer’i 9. pea-
tükk (u 8.  sajand), kirjeldab maailma loomise kontekstis Leviatanit (kelle 
kohta kasutatakse väljendit נָ   חָשׁ בריח   – nāḥāš bāriăḥ) loomist viiendal loomis-
päeval. Jumal lõi ta vetest ning ka looduna on tema asupaik “alumistes vetes”. 
Tema kahe uime vahel seisab maa keskne ühendustelg (הַ   בְּי רִ אָה    הַ    תִּקּוּן   – ha-bərîʼāh 
ha-ttîqûn).



Mäetagused 92 	 131

Piibli folkloorist ning selle retseptsioonist juudi, kristlikus ja gnostilises pärimuses

Leviatani seostamine maailma teljega selles traditsioonis on Whitney hin-
nangul kaheplaaniline. Ühest küljest paigutab see seos ta kosmilise korra 
keskmesse – ta on ainus püsiv ja kindel punkt kaootiliste vete keskel, millele 
kosmos võib rajatud olla. Teisalt eeldab positsioon maailma telje stabiilse alu-
sena tema paiknemist kosmilise korra äärmistel piirialadel. Leviatani limi-
naalne roll kosmoses ilmneb Midraš Aseret Had-dibberot’i (u 10. sajand pKr) sis-
sejuhatavas osas, kus öeldakse, et Jumala loodud maailma ümbritseb meri ja 
kogu maailma haaravad enda embusse Leviatani uimed. Leviatani kohta öel-
dakse seal veel, et ta elab alumistes vetes ja on seal otsekui väike kala suures 
meres (vt Whitney 2006: 117).

3.3. Behemoti ja Leviatani roll viimseil päevil, eshatoloogilises võitluses ja 
messiaanlikul pidusöömingul
Nagu eelpool nimetatud juudi pseudoepigraafilistes teostes, saavad Behemot 
ja Leviatan ühe juudi haggada traditsiooni kohaselt aegade lõpul õigete toi-
duks suurel pidusöögil, mille korraldab messias (Sneed 2022: 136–137). Vihjeid 
sellele võib leida juba Babüloonia Talmudis (vt bBaba Batra 75a). Liturgilises 
traditsioonis leidub ka motiiv Behemoti ja Leviatani omavahelisest võitlusest. 
Sellest räägitakse hümnis, mis on tuntud nime all ʼaqdāmût, mida loetakse 
päeval, mil meenutatakse Toora andmist Moosesele [šābûʻôt]. Tõenäoliselt on 
selle aluseks uskumus, et aegade lõpul toimub Jumala kosmiline võitlus Levia-
tani ja Behemotiga. Nendest viidetest Behemotile saab järeldada kolme asja. 
Esiteks on ta ürgne olend, maiste loomade kuningas. Teiseks ei ole inimesel 
võimalik teda alistada. Kolmandaks näib, et Behemot ja Leviatan osalevad 
mingit laadi kosmilises võitluses, milles Jahve nad mõlemad alistab.

Kokkuvõttes esineb rabiinlikus pärimuses motiiv Behemoti ja Leviatani 
söömisest messiaanlikul banketil, mille juured peituvad Ps 74:14a, kus rää-
gitakse Leviatani liha söömisest. Kuigi juba pseudoepigraafilises “Aabra-
hami apokalüpsises” on Leviatanil kosmoloogiline funktsioon (vt eespool), 
tuleb see rabiinlikus kirjanduses, kus Leviatan seostub maailma teljega, esile 
veelgi tugevamalt (vt eespool). Uute teemadena lisanduvad rabiinlikus päri-
muses Behemoti ja Leviatani tohutu isu ja janu, mis on tuletatud nende hiig-
laslikest mõõtmetest ning kahe ürgeluka omavaheline võitlus, mis asendab 
pseudoepigraafilises kirjanduses leiduva motiivi Jumala võitlusest Behemoti 
ja Leviataniga. Erinevalt pseudoepigraafilisest pärimusest asenduvad rabiin-
likus pärimuses ürgolendite deemonlikud jooned positiivsete joontega (Behe-
mot ja Leviatan kui toit õigetele; Leviatani roll kosmilise korra tagajana). Ent 
varakristlikus pärimuses ilmuvad need deemonlikud jooned välja uuesti ja 
tugevnevad.



132 	 www.folklore.ee/tagused

Jaan Lahe

4. BEHEMOT JA LEVIATAN VARAKRISTLIKUS PÄRIMUSES

Nii nagu juudi traditsioonis, esinevad Behemot ja Leviatan korduvalt kristli-
kus kirjanduses. Allpool uurime neid kahte olendit Uues Testamendis ja vara-
ses kristlikus kirjanduses.

4.1. Johannese ilmutusraamat
Ilm 13:1–8 ja 11–13 kirjeldab nägija Johannes olendeid, kelles paljud uurijad on 
arvanud end ära tundvat Behemoti ja Leviatani:

Ma nägin merest üles tulevat metsalist, kellel oli seitse pead ja 
kümme sarve, ning ta sarvede peal kümme peaehet, ning ta peade 
peal olid jumalateotuse nimed. Ja metsaline, keda ma nägin, oli 
pantri sarnane ning ta jalad olid otsekui karul ning ta suu oli nagu lõvi 
suu. Lohe andis temale oma väe ja oma trooni ja suure meelevalla. 
Üks ta peadest oli nagu surmavalt haavatud, ent tema surmahaav 
paranes. Kogu ilmamaa oli imestunud, käies metsalise järel, ning nad 
kummardasid lohet, et ta metsalisele oli andnud meelevalla, ning 
nad kummardasid metsalist ja ütlesid: “Kes on metsalise sarnane 
ja kes suudab temaga sõdida?“ Talle anti suu rääkida suuri asju ja 
teotada Jumalat ning talle anti meelevald tegutseda nelikümmend ja 
kaks kuud. Ja ta avas oma suu Jumala teotamiseks, et teotada tema 
nime ja tema telki – neid, kes viibivad taevas. Talle anti voli pidada 
sõda pühadega ja neid võita, ning talle anti meelevald iga suguharu 
ja rahva ja keele ja paganahõimu üle. Teda hakkasid kummardama 
kõik, kes ilmamaal elavad, kelle nime ei ole maailma rajamisest 
saadik kirjutatud tapetud Talle eluraamatusse. [---] Ma nägin maast 
üles tulevat teist metsalist, sel oli kaks sarve otsekui tallel ning ta 
rääkis nagu lohe. Ta tegi kõik esimese metsalise meelevallaga tema 
ees ning ta tegi, et ilmamaa ja need, kes seal elavad, kummardaksid 
esimest metsalist, kelle surmahaav oli paranenud. Ja ta tegi suuri 
tunnustähti, nõnda et ta lasi ka tule taevast maa peale maha tulla 
inimeste silme ees.37

Esimene metsaline ilmub Johannese ilmutusraamatus kujul, mis on oma 
olemuselt draakonlik (Ilm 12:3): tal on kümme sarve ja seitse pead. Tema kuju-
tis ühendab endas Taanieli raamatu (7:4–6) kolme esimese metsalise – lõvi, 
karu ja pantri – iseloomulikke tunnusjooni. Antud metsalisele omistatud võim 
ja autoriteet ei ole talle kaasasündinud, vaid need on talle antud lohe poolt – 
sellelt, kes seisab vastamisi messiaanliku lapse ja tema ema, st lunastusloo 
kesksete tegelastega. Kohtumine selle metsalisega tähendab seega kohtu-
mist lohe kui apokalüptilise vastase esindajaga. Mõlema metsalise – merest 
ja maast tõusva – taga seisavad kaose müütilised jõud: Leviatan, kelle asupaik 



Mäetagused 92 	 133

Piibli folkloorist ning selle retseptsioonist juudi, kristlikus ja gnostilises pärimuses

on meri (Ilm 13:1–18, 11–13; vt Js 27:1; 1 Eenok 60:7; 4 Esra 6:52), ja Behemot, 
kelle valitsusalaks on maa (1 Eenok 60:8; 4 Esra 6:51). Need kujundid ilmuvad 
taas messiaanlikul ajal, nagu nägime 2 Baaruki 29:4. Traugott Holtzi tõlgen-
duse kohaselt ei konstrueeri Johannese ilmutusraamat suletud või terviklikku 
müüti, vaid rakendab pigem varasematest müüditraditsioonidest pärinevaid 
metafoore, et väljendada ja tõlgendada omaenda ajaloolis-kogemuslikku 
tegelikkust. Metsaliste kirjeldused ühendavad seeläbi piibellikke, müütilisi ja 
ajaloolisi jooni, mis moodustavad hübriidsed, raskesti määratletavad kujun-
did. Just nende määratlematus ja kujutlusvõimele kättesaamatus annab neile 
tugeva numinoosse ning ähvardava mõõtme (Holtz 2008: 96–97).

Sneed oletab, ka et Ilm 12:1–17 leiduva lohekuju taga peitub Leviatan. Käes-
oleva artikli autori hinnangul on aga lohe samastamine Leviataniga selles 
kontekstis vaid osaliselt põhjendatud. Lohe kujus on äratuntavad ka nn pat-
tulangemisloo (1Ms 3) mao tunnusjooned. Viimast on juba Saalomoni tarkuse-
raamatus (2:23–24) samastatud saatanaga. Lisaks on uurijad osutanud erine-
vatele välismõjudele (Egiptuse, Kreeka [Python], India jt traditsioonid), ning 
selles osas tuleb nõustuda Van der Kampi arusaamaga, kelle sõnul: “see lugu 
ei pärine ühest konkreetsest müüdist, vaid järgib mütoloogilist struktuuri – 
müüti naisest, lapsest ja lohest –, mis on tuntud kogu muistses maailmas” 
(Sneed 2022: 96). Siiski on Ilmutusraamatu 12:1–17 visioonis kaks aspekti, mis 
haakuvad hästi Leviatani kujuga: (1) nägemuse eshatoloogiline kontekst ning 
(2) veevool, mis purskub lohe suust (Ilm 12:15), vastates sisuliselt rabiinlikes 
tekstides leiduvale Leviatani kujutamisele.

Kõige silmatorkavam erinevus juudi traditsiooni ja Ilmutusraamatu vahel 
seisneb selles, et Ilmutusraamatus ei mainita Leviatanit ega Behemotit nime-
liselt ning mõlemad on täielikult demoniseeritud. Sneedi hinnangul iseloo-
mustab just kahe metsalise demoniseerimine nende kristlikku kujutamis-
viisi. Selle tendentsi juured ulatuvad Septuagintasse (LXX), kus Leviatan 
tõlgiti sõnaga δράκων [drakōn] Ent see asjaolu üksi ei selgita demoniseeri-
mist – kreeka mütoloogias ei ole draakonid tingimata kurjad olendid. Kind-
lasti on see suundumus saanud mõjutusi Leviatani samastamisest paradiisiaia 
maoga, keda on omakorda samastatud saatanaga. Ent Leviatani ja Behemoti 
deemonliku iseloomu sügavamad juured ei pärine siiski Septuagintast, vaid 
Heebrea Piiblist – mitte Iiobi raamatust, mis annab neist kõige põhjalikuma 
kirjelduse (vt eespool), vaid Js 27:1 ja Ps 74:12–19, kus Leviatan esineb Jumala 
vastasena. Kristlikus traditsioonis on Leviatan kui Jumala vastane, kreeka 
mütoloogia kurjad draakonid, paradiisiaia madu ja saatan sulandunud üheks 
kurjuse kehastuseks.

4.2. Origenes, Nyssa Gregorios, Philippos Presbüter ja Jeruusalemma 
Kyrillos
Origenes (u 185–254 pKr) näib samastavat nii Behemoti kui ka Leviatani draa-
koniga, mida ta käsitleb saatana sümbolina. Kommenteerides LXX Iiobi 40:14 



134 	 www.folklore.ee/tagused

Jaan Lahe

(= MT 40:19) (“See on Issanda loomingu algus, loodud selleks, et tema inglid 
teda pilkaksid”) ning seostades seda Johannese evangeeliumi 1:1-ga, väidab 
Origenes, et saatan oli esimene kehaline olend, kelle Jumal lõi (Sneed 2022: 
98). Ta väidab, et draakon vääris rohkem kui keegi teine aheldamist matee-
ria ja keha külge, kuna ta oli “langenud puhtast elust” (Origenes 1989: 53). 
Siin on tegemist kujutlusega saatana langemisest taevast, hingede algsest 
eemaldumisest Jumalast, mille käigus kurat langes kõige sügavamale. Ilmselt 
reageerides kaasaegsetele teooriatele, mis väitsid, et kurat on loomu poolest 
loodamatu, tõlgendab Origenes seda salmi “kirjeldusena kuradi langemisest 
enne loomist mateeriavabast eksistentsist, mis muutis vältimatuks esimese 
füüsilise keha vormimise – keha, mida inglid seejärel pilkasid…” (Sneed 2022: 
98–99). Origenes on aga ka üks esimesi kristlikke autoreid, kes samastab 
Behemoti ja Leviatani hereetikutega. Nad on Markioni ja gnostikutest “heree-
tikute” Basilidese ja Valentinose sümboliks (Simonetti & Conti 2006: 215–216; 
Sneed 2022: 117). See on hea näide sellest, kuidas deemonlikke kujusid Piib-
list on rakendatud hereesiavastase poleemika teenistusse. Leviatan ilmub aga 
Origenese teostes ka seotuna Kristusega. Ta tõlgendas Iiobi 3:8b (“tema, kes on 
valmis taltsutama suure merekoletise”) viitena Kristusele. Origenes samas-
tas merekoletise surmaga, kes neelab Kristuse, kuid keda Kristus omakorda 
võidab. Iiobi 40:24–25 kirjeldust Leviatani taltsutamisest mõistis Origenes 
kui Kristuse võitu kuradi üle, keda ta nimetas mässajaks või põgenikuks. See 
viitab LXX tõlkele, milles Iiobi 26:13 “väänlev madu” või “põgenev madu” on 
tõlgitud kui “mässuline draakon”, kusjuures LXX lisab siia sõna “mässuline” 
(ἀποστάτης – apostatēs) (Sneed 2022: 107).

Nagu Origenes, nii samastasid ka Nyssa Gregorios (u334–394) ja presbüter 
Philippus (5. sajand) Leviatani kuradiga ning nägid Leviatani alistamises Kris-
tuse võitu kuradi üle (Sneed 2022: 108–109). Seevastu Jeruusalemma Kyrillos 
(315–387) peab Leviatanit surma sümboliks. Selle ohu kõrvaldamiseks laskus 
Jeesus Jordanisse, sisenedes koletise – surma – suhu, ning võitis teda, neela-
tes surma alla. Samal kombel osalevad kristlased ristimise kaudu selle koletise 
võitmises (Kateheetilised loengud, 3.11–12, vt Cyrillus 1966: 164–168). Jeruu-
salemma Kyrillose väide, et Kristus sisenes Leviataniga samastatud surma 
suhu, viitab aga ühele huvitavale pärimuskompleksile, mille juured peituvad 
juudi pseudoepigraafilises kirjanduses, kus Leviatani kõhtu samastakse põr-
guga (=surmavallaga) (3. Baaruki rmt, vt eespool). Selle pärimuskompleksiga 
haakub ka Jeesuse hauda ja eriti surmavalda minek, mille aluseks on Uues Tes-
tamendis leiduv pärimus Jeesuse allilma minekust, kus ta jutlustas surnutele 
evangeeliumi (1Pt). Mt 12:40 öeldakse: “…sest otsekui Joona oli merekoletise 
kõhus kolm päeva ja kolm ööd, nõnda peab ka Inimese Poeg olema maa põues 
kolm päeva ja kolm ööd.” Siin samastakse Jeesuse haud või surmavald (kr 
ᾍδης – Hādēs), kus Jeesus enne oma ülestõusmist viibis ja 1Pt 3 järgi ka seal 
olevatele surnutele evangeeliumi kuulutas, merekoletise kõhuga, kus oli kolm 
päeva viibinud prohvet Joona. Nagu juba eelpool öeldud, on tähelepanuväärne, 



Mäetagused 92 	 135

Piibli folkloorist ning selle retseptsioonist juudi, kristlikus ja gnostilises pärimuses

et Septuagintas on ka Joona allaneelanud merekoletise (Jn 2:1) kohta kasutatud 
sõna κῆτος, millega Ii 3:8 on tõlgitud nimi Leviatan. Siit joonistub välja motii-
vide kompleks, mis seostab surma, haua, allilma ja koletise kõhus viibimise. 
Selle juurde tuleme tagasi järgmises alapeatükis.

Kokkuvõtteks võib öelda, et kristlikus tõlgenduses ilmuvad taas nähtavale 
Behemoti ja Leviatani deemonlikud jooned, mis rabiinlikus pärimuses pea-
aegu puudusid ning need muutuvad veelgi tugevamateks kui me nägime seda 
mõningates pseudoepigraafilistes tekstides. Uute motiividena lisanduvad 
kristlikel autoritel Leviatani ja Behemoti samastamine saatana või tema käsi-
lastega, hereetikutega ja surmaga. Kujuneva enamuskiriku kristlikel autoritel 
Behemoti ja Leviatani positiivset kosmoloogilist tähendust ei leidu. Küll koh-
tab seda ka gnostilises pärimuses, mida vaatleme viimasena.

5. BEHEMOT JA LEVIATAN GNOSTILISES PÄRIMUSES

Kuigi praegu on palju teadlasi, kes mitte ainult ei väldi mõistet gnostitsism, 
vaid kahtlevad ka selles, kas erinevate gnostilisteks nimetatud tekstide 
sisu vahel üldse midagi ühist leidub (vt Williams 1996; King 2003; Lundhaug 
&  Jenott 2015; Dundenberg 2008; Lewis 2013; Linjamaa 2019), on käesoleva 
artikli autor siiski seisukohal, et gnostitsismist võib jätkuvalt rääkida kui 
kõikehõlmavast nähtusest ning et neid tekste seovad mitmed ühised ideed ja 
teemad (Lahe 2012a: 40–49; Lahe 2012b: 370–375). ‘Klassikaliste gnostiliste’ 
ehk ‘setiaanlike’ ja valentiniaanlike tekstide vahel on mitmeid sisulisi seoseid 
(Turner 2001; Schenke 2012ab; Burns 2014; Markschies & Thomassen 2020; 
Thomassen 2021), samuti ‘setiaanlike’ ja manihheistlike tekstide vahel. Palju-
del koptikeelsetel gnostilistel tekstidel on samuti sisulisi seoseid mandalaste 
tekstidega (Rudolph 1975: 191–216). Üldiselt tunnistatakse, et piibliteemadel ja 
-tegelastel on gnostilises traditsioonis väga oluline roll (vt Tröger 1973; Tröger 
1980; Luttikhuizen 1998: 108–120; Luttikhuizen 2000: 140–155; Luttikhuizen 
1997: 87–101; Luttikhuizen 2006; Lahe 2012b). On vaid väike hulk tekste, mil-
les sellised teemad ja tegelased puuduvad (vt Turner 2001). Järgnevalt uurime 
Behemoti ja Leviatani kui kahe piiblitegelase kujusid gnostilises traditsioonis.

5.1. Ofiitide diagramm
Umbes aastatel 160–180 pKr38 kirjutas kristluse paganlik vastane platoo-
nik Kelsos traktaadi pealkirjaga “Tõeline õpetus” (Ἀληθὴς Λόγος – Alēthēs 
Logos) mis on säilinud üksnes Origenese vastuväidete kaudu teoses “Contra 
Celsum” (VI, 24–38).39 Selles traktaadis kirjeldas Kelsos üht ‘kristlikku’ dia-
grammi – joonist, mis kujutas universumi kaarti ringide kujul. Alates Johann 
Lorenz von Mosheimi teosest “Versuch einer unpartheiischen und gründlichen 
Ketzergeschichte” (1746) on seda diagrammi nimetatud ‘ofiitide diagrammiks’ 
(vt  Markschies 2009: 117). Diagramm ise ei ole säilinud, kuid kaks meieni 
jõudnud kirjeldust võimaldavad selle rekonstrueerimist.40 Diagramm võis olla 



136 	 www.folklore.ee/tagused

Jaan Lahe

graveeritud kivile või puidule, kuid see võis olla ka joonistatud papüürusele, 
sarnaselt paljudele ideogrammidele Jeu raamatutes Bruce’i koodeksis (Rasi-
mus 2009: 16; vt ideogrammide kohta ka Markschies 2009: 146–154; Evans 
2015: 81–93).41

Ofiitide diagramm koosnes taevaste ja taevaüleste piirkondade kaardist 
ning kujutas kosmilisi sfääre ja nende valitsejaid (Welburn 1981: 263). Sellega 
kaasnesid seitsme planeedi arhondi nimed ja kirjeldused ning paroolid, mida 
oli vaja nende juurest möödumiseks. See võis toimida hinge rännaku abiva-
hendina erinevate piirkondade kaudu – kas pärast surma toimuval tõusmisel 
või meditatiivsel teekonnal juba selles elus (Evans 2015: 80). Arvatavasti pidid 
selle diagrammi kasutajad meelde jätma kindlad paroolid, mida esitada loo-
makujulistele taevaväravate valvuritele hinge teekonnal Isa ja Poja jumalikku 
valdkonda (Rasimus 2009: 15). Meditatiivset tõusmist saatis ‘pitseerimine’ ehk 
võidmine, mis võis olla seotud ka surivoodirituaali või initsiatsioonitalitusega 
(Evans 2015: 80). Origenes kirjeldab diagrammi järgmiselt:

Selles diagrammis oli kujutatud kümme ringi, mis olid üksteisest 
eraldatud, kuid ühendatud üheainsa ringiga, mida nimetati kõigi 
asjade hingeks ja mille nimeks oli ‘Leviaatan’. Selle Leviaatani kohta 
ütlevad juudi pühakirjad – mida iganes nad selle väljendiga ka ei 
mõtleks –, et Jumal lõi selle mängimiseks; sest Psalmides seisab: 
‘Tarkuses oled Sa kõik teinud: maa on täis Sinu looduid; nõndasamuti 
see suur ja lai meri. Seal liiguvad laevad; väikesed loomad koos 
suurtega; seal on see lohemadu, kelle Sa oled loonud seal mängima.’ 
Heebreakeelses tekstis seisab sõna ‘Leviaatan’ lohemao asemel. See 
jumalatu diagramm aga väitis Leviaatani kohta – keda psalmist nii 
selgelt halvustab –, et ta on hing, mis on rännanud läbi kõige oleva! 
Me märkasime selles diagrammis ka olendit nimega ‘Behemot’, 
kes oli paigutatud justkui kõige madalama ringi alla. Selle neetud 
diagrammi looja oli kirjutanud Leviatani nime nii seda ümbritsevale 
ringile kui ka keskpunkti, paigutades nime kahte eri kohta. (Origenes, 
Celsuse vastu, 6:25)

Et Leviatanit ja Behemoti peetakse samaseks, ei tohiks olla kuigi üllatav. 
Esiteks seostatakse neid tihedalt mitmetes eelpool käsitletud piibli- ja pseu-
doepigraafilise kirjanduse kirjakohtades (Ii 40–41; 1. Eenoki raamat 60:7–8; 
2. Baaruk 29:4; 4. Esra raamat 6:49–52). Teiseks kujutatakse Eirenaiose käsit-
luses ofiitidest madu tegelasena, kellel on kaks nime – Miikael ja Samael. Alg-
selt viibis see madu koos maailma looja Ialdabaothiga taevas ja paradiisis ning 
teda kirjeldati kui vaimu, hinge ja kõige maailmas oleva allikat (Adversus hae-
reses 1.30.5). Seda võib võrrelda diagrammil kujutatud Leviataniga kui maailma 
hingega, mis haarab endasse taevad. Seejärel, Eirenaiose järgi, heideti madu 
alla alumisse maailma (1.30.8–9), mida võib võrrelda diagrammi Behemotiga, 



Mäetagused 92 	 137

Piibli folkloorist ning selle retseptsioonist juudi, kristlikus ja gnostilises pärimuses

kes paikneb taevasfääride all. Teisalt võib Behemot aga olla lihtsalt Miikaeli 
juhitava seitsme loomakujulise deemoni koondnimetus, kuna heebrea sõna 
.on mitmusevorm sõnast ‘loom’ või ‘elajas’ (Rasimus 2009: 17) [bəhēmôt] בְּהֵמוֹת

Leviatanit kujutatakse siin uroborosena42 – oma saba neelava maona –, 
mis on levinud kujund tähistamaks piiri kosmose ja selle taga oleva, maail-
mahinge või aja ja igaviku vahel. Uroborose kujundit kasutatakse nii antiikaja 
maagias kui ka gnostilises traditsioonis – näiteks Pistis Sophias (raamatud 3 ja 
4)43 ning Epiphaniose käsitluses ‘libertinistlikest gnostikutest’ (Panarion 26) 
(Rasimus 2009: 68). Hans Leisegang tõlgendab teda kui maailmade vahelist 
piiri:

Siin on see [st Leviatan] maailmamadu, [---], kes ümbritseb 
meeltemaailma ja sulgeb selle valgusmaailma eest, mis on ühtaegu 
nii vaimu kui vaimude maailm ning mida ümbritsevad Jumal ja tema 
Poeg. (Leisegang 1985: 20)

Kuigi Hans Leisegang tõlgendas juba Vana Testamendi Leviatanit kui ‘kurja 
maailmavaimu’, ei viita diagramm sellele, et Leviatan oleks siin olnud kur-
juse kehastus. Leviatanit samastatakse uroborosega, kuid uroboros ei ole 
kuri vaim; pigem on see, nagu Leisegang ise märgib, ‘kogu saamise ringkäigu 
sümbol, mis kujutab endast ühe avanemist kõigeks ning universumi tagasi-
pöördumist ühtsusse’ (Leisegang 1985: 111). Rasimuse arvates on diagrammide 
maosümboolika peaaegu täielikult tuletatud juudi-kristlikust traditsioonist. 
Ainuke kujund, mis ei pärine Piiblist, on uroboros – kuid ka see on saanud 
piibelliku nime: Leviatan (Rasimus 2009: 69). Andrew J. Welburn näeb tihedaid 
paralleele diagrammi ja kabalistliku maailmakäsitluse vahel ning leiab, et see 
kinnitab, et ofiitide puhul oleme väga lähedal juudi esoteerilistele õpetustele. 
Tema hinnangul võib sellest järeldada, et ofiitlik gnostitsism tekkis keskkon-
nas, mis oli läbi imbunud juudi esoteerikast, mille see omaks võttis ja mida see 
kohandas vastavalt oma dualistlikule raamistikule (Welburn 1981: 278).

On kindel, et Leviatani taust ofiitide diagrammis põhineb arusaamal Levia-
tanist kui maailma ümbritsevast kosmilisest ringist, nagu seda kinnitab juudi 
traditsioon (vt eespool). Ei ole võimalik tõestada, et Leviatan ja Behemot dia-
grammis oleksid deemonlikud olendid, nagu Leviatanit sageli tõlgendatakse 
kristlikus traditsioonis. Küll aga on kindel, et seda diagrammi kasutanud 
‘ofiidid’ olid kristlikud gnostikud.

5.2. Gnostik Justinuse raamat “Baaruk”
Rooma Hippolytos (surn. u. 235) mainib oma teoses “Kõigi hereesiate kum-
mutamine” (“Refutatio omnium haeresium”) muu hulgas üht gnostikut nimega 
Justinus, kes koostas raamatu pealkirjaga “Baaruk” (Ref. V 24). Sellest teo-
sest – mida ta peab kõige jäledamaks kõigist raamatutest, mida ta on luge-
nud – tsiteerib ta pika lõigu, mis on vaheldumisi tema enda ümberjutustusega. 



138 	 www.folklore.ee/tagused

Jaan Lahe

Nagu märgib Kurt Rudolph, on see “üks originaalsemaid ja tõenäoliselt ka 
vanimaid gnoosise tunnistusi” (Rudolph 2014: 153). Justinus oli peaaegu kind-
lasti juudikristlane, kes arendas välja täiesti omanäolise gnostilise süsteemi. 
Tema kolm kõrgeimat printsiipi olid: Hea, Elohim ja Edem. Hea oli teistest 
kahest ülem, kuna ainult temal oli etteteadmine. Elohimi nimetatakse ‘kõigi 
loodud olendite isaks’ ning ta sarnaneb piibelliku Looja-Jumalaga, nagu juba 
nimi ise vihjab. Edem on saanud oma nime Eedeni aia, paradiisi järgi (1Ms 2:8–
14). Tal on ambivalentne loomus: ta võib kalduda nii hea kui ka kurja poole. 
Elohim ja Edem ei ole Hea olemasolust teadlikud. Justinuse järgi on seksuaal-
sus ja sigimine head; tõepoolest, Elohim ja Edem ühinevad, mille tulemusel 
sünnib kakskümmend neli inglit – kaksteist Isale ja kaksteist Emale kuuluvat. 
Neid nimetatakse allegooriliselt ‘puudeks’ ning nad moodustavad üheskoos 
Paradiisi. Isa kolmandat inglit kutsutakse nimega Baaruk (‘Õnnistatu’) ja ta 
samastatakse elupuuga; Ema kolmas ingel on Naas (‘madu’) ning teda samas-
tatakse hea ja kurja tundmise puuga (Van den Broek 2013: 157–158).

Naas on deemonlik figuur. Et ta on 1. Moosese raamatu 3.  peatüki madu, 
ilmneb nii tema seotusest hea ja kurja tundmise puuga kui ka asjaolust, et 
tema nimi tuleneb heebrea sõnast ׁנָ  חָש  [nāḥāš], mis tähendab madu. Justinuse 
õpetuses esineb ka teisi madusid meenutavaid kujusid. Edemi keha kirjelda-
takse nabast üleval kui neitsiliku naise oma, kuid alumine osa on maokujuline 
(Ref. 5.26.1) – detail, millele Herodotos viitab teoses “Historia” (4.8–10), nagu 
märgib ka Hippolytos (Ref. 5.5; 5.25.1–26.1). Nagu Naasi, peetakse ka Edemit 
kurjaks, kuna just tema andis käsu inimkonna piinamiseks. Üks tema ingli-
test kannab nime Leviatan, kes on tõenäoliselt samuti maokujuline (vrd LXX 
Js 27:1). Ehkki mitte nii pahatahtlik kui Naas (vt Ref. 5.26.22–23), on Leviatan – 
nagu ka teised Edemi inglid – seotud ‘kurjuse vooluga’, tuues maailma kurjust 
ja haigusi (5.26.11–13). Justinuse õpetuse kohaselt on kõik maokujulised olen-
did kurjad (Rasimus 2009: 87–88). Vastavuses levinud juudi-kristliku tradit-
siooniga samastatakse madu siin kuradiga (Rasimus 2009: 89).

5.3. Mandalaste kirjandus
Mandalaste kirjanduses esineb Leviatan (manda keeles Liuiatan) nii “Ginza 
Rabbas” kui ka “Johannese raamatus”. Leviathanit peetakse siin samaseks 
deemoniga nimega Ur, kes on Pimeduse Maailma kuningas. Uri kujutatakse 
tavaliselt suure ja raevuka lohe või maona. Mandalaste mütoloogias kujuta-
takse teda erinevates vormides – mõnikord hiiglasliku roomaja või draako-
nina, teinekord oma saba hammustava maona, nagu teda kujutatakse skandola 
nimelisel talismanil (Aldihisi 2008: 184, vt ka 154, märkus 520). See on ouro-
boros, tsüklilise eksistentsi sümbol – ühe laienemine paljususeks ja paljususe 
naasmine ühte (Leisegang 1985: 111). Kuigi Egiptuse päritoluga (vt Hornung 
2005: 189), oli see sümbol nii gnostilises kirjanduses kui ka Rooma keisririigi 
aegses maagias laialt levinud. Parempoolne Ginza kirjeldab teda olendina, kellel 
on lõvi pea, lohe keha, kotka tiivad, kilpkonna selg ning koletise käed ja jalad 



Mäetagused 92 	 139

Piibli folkloorist ning selle retseptsioonist juudi, kristlikus ja gnostilises pärimuses

(GRR 333). Savah Aldihisi juhib tähelepanu sellele, et see mandalaste Pimeduse 
Kuninga kirjeldus langeb kokku demiurg Ialdabaothi kirjeldusega Johannese 
apokrüüfis; ka Ialdabaothi kohta öeldakse, et ta meenutab lõvi ja madu (Aldi-
hisi 2008: 184). See paralleel väärib rõhutamist, sest nii mandalaste kirjandus 
kui ka Nag Hammadist pärinev Johannese apokrüüf kuuluvad gnostilisse tra-
ditsiooni. Nii Ur kui ka Jaldabaoth on kurjad, deemonlikud olendid – erinevalt 
uroborosest, kellena Uri on kujutatud manda amulettidel.44 Nagu on näidanud 
Kurt Rudolph, esineb Nag Hammadi gnostiliste tekstide ja mandalaste tekstide 
vahel palju sisulisi seoseid. Siiski on Rudolphi arvates mandalaste Uri ja Johan-
nese apokrüüfi Iadabaothi vahel üks oluline erinevus – Jaldabaoth on ainelise 
maailma looja, Ur seda ei ole. Maailma looja on mandalaste pärimustes Ptahil, 
El-Šiddai, El-Rabba, Jorabba või Adonai (vt Rudolph 1965). Kuid Ur/Leviatan on 
siiski ka mandalastel seotud kosmosega. Ethel Stefana Drower kirjeldab tema 
positsiooni universumis järgmiselt:

Ur on vägev allilma madu või lohe, kellele aineline maailm toetub. 
Temast kõrgemal asuvad seitse ainelist taevavõlvi ja temast allpool 
pimeduse allilmad. Tal on tuline, leegi sarnane hingus ning tema 
kõht on vaheldumisi tuli ja jää. Hinged, mis on liiga rüvedad, et läbida 
Matharatha45 kergemad puhastused, tõmmatakse tema kõhtu – 
nende hulgas ka uskmatud. (Drower 2002: 253, märkus 3)

ATŠ I, paragrahvis 33, nimetatakse Uri koos teiste allilma olenditega, nende 
seas ka Leviataniga. Mõnikord samastatakse Ur Leviataniga (nagu näiteks 
Parempoolses Ginzas 15.5). Leviatanil on oma roll ka mandalaste eshatoloogias. 
Parempoolse Ginza 18. raamatus öeldakse, et “suur Leviatan” vabastatakse 
aegade lõpus ahelatest. Oma hiiglasliku suuga neelab ta alla “Tibili maa” koos 
planeetide, sodiaagiolendite, kõigi deemonite ning “kohtus süüdi mõistetud 
hingedega”, mille järel kõik surevad tema kehas ja tema lehk tõuseb Tibilist. 
Johannese raamatus, 88.11 (99.17), öeldakse, et patune “leiab oma koha Leviatani 
kehas”. Nii võib leida oma koha Leviatani kehas näiteks mees, kes on naisega 
vahekorras ja ei pese end pärast seda (Parempoolne Ginza 300, 6–7; sama ka 
“Johannese raamatus”, 28: 66–67, 67: 43–44; vt Häberl & McGrath 2020: 135, 
303). Leviatani kõht on karistuspaik neile, kes rüvetavad ristimisvett (Drower 
1960: 121), kuid sinna satutakse ka teiste kultuslike või õpetuslike üleastu-
miste pärast (Drower 1960: 275).

Selles maailmas on Leviatan esindatud madude näol. Need, keda madu rün-
dab, “on mandalaste uskumuste kohaselt tähistatud Leviatani märgiga ja saa-
vad Pimeduse osaks” (Drower 1960: 225, 262). Mõte sellest, et maod on kurjuse 
saadikud, meenutab sarnast arusaama zoroastrismis (Hutter 2018).

Mandalaste käsitlusele Leviatanist võib leida rohkesti paralleele nii iraani, 
juudi kui kristlikust traditsioonist. Nii meenutab idee Leviatani vabastami-
sest ahelatest Ilm 21:1–3, kuid sellel leidub paralleele ka Iraani usundilises 



140 	 www.folklore.ee/tagused

Jaan Lahe

traditsioonis. Idee, et Leviatan neelab alla kogu maailma, põhineb kindlasti 
arusaamal Leviatani suurest näljast ja janust, mis on oluline juudi traditsioo-
nis (vt eespool). Mõtte taga, et deemonid ja kurjade inimeste hinged leiavad 
koha Leviatani kehas, peitub kindlasti arusaam Leviatani kõhust kui allil-
mast. Isegi Joona loo (Mt 12:40) kristlik tõlgendus on tõenäoliselt seotud just 
selle arusaamaga. Sellel ideel on paralleelid nii Baaruki raamatus (5:1–13), kus 
Leviatani kõht on Hades, kui ka Jeruusalemma Kyrillose käsitluses, kus Levia-
tan sümboliseerib surma. Siin on tegemist eespool viidatud motiivide komp-
leksiga, mis seostab surma, haua, allilma ja koletise kõhus viibimise. Selle 
üksikutele osadele leidub küll paralleele erinevate rahvaste folklooris,46 ent 
sel kujul, nagu näeme seda 3. Baaruki raamatus, kristlikus ja gnostilises päri-
muses, on see ainulaadne.

Lähtudes eelpool käsitletud tekstidest, võib Leviatani kuju mandalaste kir-
janduses võtta kokku järgmiselt:

1.	 Manda kirjanduses ei leidu traditsioone, kus Leviatanit kujutatakse 
neutraalsena – ta on alati kuri olend, tihedalt seotud pimeduse kuninga 
Uriga ning sageli temaga samastatud;

2.	 Leviathani kuju manda kirjanduses on kindlasti mõjutatud psalmist 
24:17–19 ja Jesaja 27:1, kus ta ilmub kaosekoletisena, Jumala vaenlasena, 
kehastades ulgumerd. Siiski ei ole võimalik tõestada, et mandalased 
tundsid Vana Testamenti kirjalikus vormis;

3.	 Kuigi mandalaste Leviatani deemonlikud jooned esinevad ka kristli-
kus traditsioonis, näib, et manda kirjanduses on Leviatani kuju rohkem 
mõjutatud Vana Testamendi järgsetest juudi traditsioonidest kui krist-
likest allikatest;

4.	 Leviatani roll kurja olendina manda kirjanduses on kooskõlas tema 
kujutamisega gnostik Justinose raamatus “Baaruk” (Hippolytos 
1986: Ref. V 24) ja manihheistlikus traditsioonis, kus ta ilmub kurja 
merekoletisena.

5.4. Manihheistlik kirjandus
Leviatan esineb ka manihheistlikus traditsioonis, eeskätt “Hiiglaste raama-
tus” (“The Book of Giants”), mis kuulub maniluse seitsme kanoonilise teose 
hulka (Reeves 1992). Mani kirjutas selle raamatu süüria keeles ning on kindel, 
et tema misjonärid viisid selle teksti mitte ainult Partiasse, vaid ka kauge-
male – nagu näitavad Walther Bruno Henningi poolt taas kokku pandud kil-
lud, mis on säilinud mitmes keeles, mida kõneldi Kesk-Aasias (Tardieu 2008: 
46).

“Hiiglaste raamat” põhineb juudi apokrüüfilisel tekstil, mis seondub Gene-
sise ehk 1. Moosese raamatu pärimusega. See teos pärineb kindlasti ajast enne 
2.  sajandit eKr (Boccaccini 2005). Mani lõi juudi “Hiiglaste raamatust” uue 
versiooni, säilitades siiski algsed olukorrad ja tegelased. Mõlemas versioo-
nis sünnitab Shemihaza kaks poega: Ohya (= Ogias) ja Ahya (sogdi variandis 



Mäetagused 92 	 141

Piibli folkloorist ning selle retseptsioonist juudi, kristlikus ja gnostilises pärimuses

Pat-Sahm). Esimene vendadest võitleb lohe Leviataniga, teine seisab vasta-
misi Mahawaiga, Virogdadi pojaga. Pahlavi- ja sogdikeelsetes adaptsioonides, 
mida tuntakse Turfani fragmentide kaudu, on Shemihaza ja Shahmizadi poe-
gade nimedeks antud Sam ja Nariman – nimed, mis olid iraani kuulajaskon-
nale aramea nimedest tuntumad.

Nende hiiglaste vägiteod ja lahingud – nii koletistega kui ka omavahel – 
kulmineeruvad fantastilise gigantomahhiaga, mis lõpeb, nagu ka 1. Eenoki 
raamatus, inglite neliku (Raafael, Miikael, Gabriel ja Israel) võiduga deemon-
liku anarhia kaootiliste jõudude üle (Tardieu 2008: 46).

Maniluses ei kujutata Leviatanit rõhutatult kurja olendina, vaid lihtsalt 
merekoletisena – sarnaselt sellele, kuidas teda esitatakse Vanas Testamendis 
ja hilisemas pseudoepigraafilises kirjanduses. Siiski viitab Leviatani juma-
lustamise motiivi taust tõenäoliselt traditsioonile, mille kohaselt Leviatan 
(ja Behemot) tapetakse Jahve poolt – see pärimus esineb rabiinlikes allika-
tes (vt eespool) ning põhineb Jesaja 27:1 ja Psalm 74:12–19 tekstidel (vt osa I). 
Maniluse “Hiiglaste raamatus” on aga aktiivseks tegutsejaks mitte Jahve, vaid 
Ohya (= Ogias).

Kokkuvõtteks võib öelda, et gnostilises traditsioonis esinevad Iiobi raama-
tus kirjeldatud kaks müütilist looma – Behemot ja Leviatan – koos ainult ühes 
tekstis – ofiitide diagrammis. Teistes gnostilistes või gnostitsismiga seotud 
allikates mainitakse vaid Leviatanit. Viimane ilmub mitmesugustes rollides: 
maiste oludena (ofiitide diagrammis), kurjuse kehastusena (gnostiku Justi-
nuse teoses “Baaruk” ja mandalaste kirjanduses) või merekoletisena (mani-
laste “Hiiglaste raamatus”). Käsitlus Leviatanist kui maiste olude sümbo-
list tuleneb pseudoepigraafilisest kirjandusest ning sellele leidub vasteid ka 
rabiinlikus pärimuses. Leviatani demoniseerimine on omane kristlikule tra-
ditsioonile, kus teda samastatakse saatana, draakoni või kurja maoga. Siiski 
peituvad selle Leviatani negatiivse kuvandi juured lõppkokkuvõttes heebrea 
Piiblis, kus Leviatanit kujutatakse kaose kehastusena korda loova ja hoidva 
Jumala Jahve vastasena. Ehkki gnostikud olid kahtlemata tuttavad Iiobi raa-
matuga, näivad nende arusaamad Leviatanist (ja Behemotist) olevat mõju-
tatud ennekõike teistest Vana Testamendi tekstidest (nt Ps 74 ja Js 27) ning 
pseudoepigraafilisest kirjandusest, mitte otseselt Iiobi raamatu tekstist. See 
rõhutab piiblitegelaste ja -traditsioonide keskset tähendust gnostitsismis – 
tihtipeale mitte Piibli enese vahendusel, vaid läbi juudi ja varakristlike tradit-
sioonide prisma.

Kogu teema kokkuvõtteks võib öelda, et kogu eelpool käsitletud pärimus 
Behemotist ja Leviatanist tugineb heebrea Piiblile ja selle vanimale kreeka-
keelsele tõlkele Septuagintale. Nagu Piibli pärimuses, nii domineerib kahest 
olendist ka piiblivälises pärimuses Leviatan. Tema seos ulgumere ja kaosega 
on aluseks tema deemonlikele joontele, mis jäävad rabiinlikus traditsioo-
nis küll ta positiivsete aspektide varju (Leviatan kui maailmatelje kandja või 
axis mundi ise, Leviatan kui toit messiaanlikul banketil), ent muutuvad taas 



142 	 www.folklore.ee/tagused

Jaan Lahe

oluliseks kristlikus ja osaliselt ka gnostilises pärimuses. Nii nagu Leviatani 
kuju on seotud kogu Vanas Lähis-Idas levinud ulgumerd kehastava koletise 
motiiviga (Babüloonia Tiamat, Ugariti Jam jt), võib teistelegi Behemoti ja 
Leviatani pärimuskompeksi kuuluvatele motiividele leida vasteid erinevate 
rahvaste folkloorist, kuid sel kujul, nagu me nägime seda kompleksi juudi, 
kristlikus ja gnostilises traditsioonis, on meil tegemist ainulaadse motiivide-
kompleksiga, mida tuleb näha eeskätt heebrea Piibli tõlgenduste ja seega Vana 
Testamendi retseptsiooniloo valguses.

TÄNUSÕNAD

Uurimistööd on finantseerinud Eesti Teadusagentuur (PRG938).

KOMMENTAARID

1	 Siin ja järgnevalt tsiteeritud Urmas Nõmmiku tõlkes.
2	 Tõlkija märkus: sõna-sõnalt “teinud” (Nõmmik 2013: 123, märkus 246).
3	 Tõlkija märkus: s.t ülemaks (Nõmmik 2013: 123, märkus 247).
4	 Tõlkija märkus: sõna-sõnalt “naeravad” (Nõmmik 2013: 123, märkus 248).
5	 Tõlkija märkus: sõna-sõnalt “puurib” (Nõmmik 2013: 123, märkus 249).
6	 Siin ja edaspidi järgitakse akadeemilisi transkriptsioonireegleid, mis on antud TÜ 

usuteaduskonna kodulehel (https://usuteaduskond.ut.ee/sites/default/files/inline-files/
heebrea_transkriptsioonireeglid.pdf).

7	 Hartley arvab, et Behemot võib olla ka pühvel (Hartley 1988: 524). Seda arvamust toetab Sneed 
(2022: 85). R. F. Hutchinson pakub oma 1873. aasta kommentaaris, et Behemot on elevant. 
Pierre de Lancre ütleb oma raamatus “Nõidade muutlikkusest”, et Behemot on “koletislik 
loom, kes võib end maskeerida koeraks, elevandiks, rebaseks või hundiks” (Vicchio 2020: 278). 
Veel arvamusi: vaal (Hutchinson, William Cowles, Penn-Lewis) (Vicchio 2020: 290).

8	 Behemoti samastamine jõehobuga (Hippopotamus amphibius) on teaduses laialdaselt levinud 
arusaam alates Samuel Bochartist (1663) (Witte 2021: 656–657).

9	 Ka Naphtali H. Tur-Sinai (1957: 557–558) on väitnud, et Behemot ei ole päris loom, vaid müütiline 
tegelane. 

10	 Ka Kang väljendab seda seisukohta: “Siin ei esine jõehobu Jumala vaenlasena, vaid müütilise 
loomana Jumala valitsusalas. Behemoti ei kujutata siin kaosejõuna, vaid Jumala algse loo-
mingu osana, mis on ohtlik vaid inimmaailmale (Ii 40:19)“ (Kang 2017: 167–168).

11	 Tsiteeritud Urmas Nõmmiku tõlkes (vt Nõmmik 2013).
12	 Stith Thompsoni folkoorimotiivide indeksis esineb see motiiv märksõna all “Sun swallowed 

by monster” tähistuse all H11.1. Analoogiline motiiv esineb seal ka seoses Kuuga (“Moon 
swallowed by monster”, H11.2. Vt Thompson 2016 (https://ia600301.us.archive.org/18/items/
Thompson2016MotifIndex/Thompson_2016_Motif-Index.pdf?utm_source=chatgpt.com – 
17.07.2025).

13	 Tõlkija märkus: sõna-sõnalt “kaananlaste” (Nõmmik 2013: 124, märkus 251).
14	 Tõlkija märkus: sõna-sõnalt “täidad” (Nõmmik 2013: 124, märkus 252).
15	 Tõlkija märkus: sõna-sõnalt “uksed” (Nõmmik 2013: 124, märkus 254).
16	 Tõlkija märkus: sõna-sõnalt “kilpide” (Nõmmik 2013: 124, märkus 255).
17	 Tõlkija märkus: sõna-sõnalt “vennasse” (Nõmmik 2013: 125, märkus 256).
18	 Tõlkija märkus: sõna-sõnalt “vangistatud” (Nõmmik 2013: 125, märkus 127).
19	 Tõlkija märkus: sõna-sõnalt “lähevad” (Nõmmik 2013: 125, märkus 258).



Mäetagused 92 	 143

Piibli folkloorist ning selle retseptsioonist juudi, kristlikus ja gnostilises pärimuses

20	 Tõlkija märkus: sõna-sõnalt “vibu poeg” ehk nool (Nõmmik 2013: 125, märkus 259).
21	 Tõlkija märkus: sõna-sõnalt “muutuvad talle” (Nõmmik 2013: 125, märkus 260).
22	 Juba Thor-Helle tõlgib teda krokodilliks, kuigi 41.  ptk pealkirjas mainib ka nime Leviatan 

(“Missugune se Lewiatan ehk krokodil on”).
23	 Tsiteeritud Hillar Põllu, Uku Masingu ja Kalle Kasemaa tõlkes (vt Paul & Masing et al. 1989).
24	 Viidatud hilisemates tekstides on ta seitsmepäine. Seitsmepäine on merekoletis Tannin ka 

Ugariti tekstis 67:3. Ka ühel Mesopotaamiast leitud silindril on kujutatud seitsmepäist kole-
tist, keda ründavad jumalad (Dahood 1968: 206).

25	 19. sajandi lõpus ja 20. sajandi alguses teaduses levinud vaateviis, mis otsis kõigi oluliste ideede 
ja kultuurinähtuste päritolu Mesopotaamiast. 

26	 See erinevus kajastub ka eestikeelsetes piiblitõlgetes. 1997. aasta tõlkes (www.piibel.net) on 
liha saajad tõlgitud meresõitjaks rahvaks, samuti on selle tõlkinud Põld, Masing ja Kasemaa. 
Enn Kivinurm (2013) on nad tõlkinud kõrbeasukateks ja Vello Salo kõrbekoerteks (Salo & Hirv 
2009). Artur Weiser tõlgib nad seevastu kõrbeloomadeks (Wüstentiere) (Weiser 1979: 352), 
Mitchell Dahood aga kõrbehõimudeks (desert tribes) (Dahood 1968: 199).

27	 Tsiteeritud Hillar Põllu, Uku Masingu ja Kalle Kasemaa tõlkes (vt Paul & Masing et al. 1989).
28	 Neilt jumaliku loomuse võtmine ei tähenda siiski, et neid ei võidud ka Vanas Testamendis kuju-

tada elusolenditena. Nii ütleb Urmas Nõmmik, et 1Ms 1:14–18 on päike ja kuu taandatud valgus-
tamise ja kalendri funktsiooniga elusolenditeks (Nõmmik 2009: 15).

29	 Tsiteeritud 1997. aasta piiblitõlke järgi.
30	 Enamasti dateeritakse apokalüpsis hellenismiajastusse (Wildberger 1978: 1004).
31	 Hea ülevaate juudi pseudoepigraafilisest kirjandusest annab Kaiser 2000.
32	 Selle aluseks on 1Ms loomislugu, milles Jumal annab nimed oma loodud asjadele (“Jumal nime-

tas valguse päevaks ja pimeduse ta nimetas ööks” – 1Ms 1:5; “Jumal nimetas laotuse taevaks” – 
1Ms 1:8 jne). Loomadele annab seevastu nimed inimene (1Ms 2:19–20).

33	 Uurijatele on mõistatuseks, kes on Falkon. Horace G. Lunt kommenteerib: “Salapärane (k)falko-
nagarailyu(ya) salmis 5:15 peab olema kuidagi seotud “seadusetu Falkoniga”; vt 6:13. Võib-olla 
pakub seos Leviataniga siinkohal vihjet. Jesaja 27:1-s kirjeldatakse Leviatanit kui “väänlevat 
madu”, heebrea keeles נָ   חָשׁ    קַ  לְתוֹן   [nāḥāš qaltôn]. See ebatavaline epiteet võidi võtta pärisnimeks 
ning kirjutada kreeka keeles – kaotades algse ain’i – kalthon. Mehaaniline tähtede ümber-
paigutus annaks tulemuseks Thalkon, ning kirillitsas aset leidnud ida-slaavi segadus tähtede 
theta ja phi vahel annaks kujuks “Falkon”. Apokrüüfses “Püha Pancratiuse elus” (Taorminast) 
visatakse paganlik jumalus nimega Falkon pühaku käsul deemonite poolt merre; võib-olla 
mõjutas see legend nime kuju teoses “Jaakobi redel”. Võime oletada, et nime teine osa on seo-
tud kreeka tüvega γαργαλίζειν [gargalizein], ’ahvatlema, meelitama’, ning arvata, et algtekst 
viitas väärdunud või seadusetule loomusele, saatanale” (Lunt 1985: 404).

34	 Nimi Iao (“Abrahami apokalüpsises” lõpuga -el) on JHVH kreekapäraseks muudetud vorm ning 
esineb sageli maagilistes tekstides, mis pärinevad meie ajaarvamise esimestest sajanditest 
(Whitney 2006: 71). Esimeste kristlike sajandite rabiinlikel autoritel esineb Jaoel Jumala inglist 
asetäitjana. Mõned “ketserlikud” õpetajad olevat läinud nii kaugele, et nad olevat väitnud, et 
Jaoel olevat ka loonud maailma ja rääkinud prohvetite kaudu (Lahe 2012b: 100). “Väike Jao” 
esineb ka gnostilises teoses “Pistis Sophia” (Lahe 2012b: 115). Jao esineb ka muudes gnostilistes 
tekstides (vt Lahe 2012b: 436).

35	 Jumala maailma kaitsmine kaose jõudude eest on Heebrea Piiblis oluline idee. Vt selle kohta: 
Köhler 1995: 58–59.

36	 Vt olulisemaid käsitlusi Behemoti ja Leviatani kohta rabiinlikus kirjanduses: Whitney 2006: 93.
37	 Tsiteeritud 1997. aasta piiblitõlke (www.piibel.net – 23.07.2025) järgi.
38	 Vt erinevaid dateeringuid: Rosenbaum 1972:  102–111; Markschies 2009: 144–145; Rasimus 

2009: 15.



144 	 www.folklore.ee/tagused

Jaan Lahe

39	 Origenes seevastu soovis oma lugejatele selgelt rõhutada, et seesugused õpetused ei pärine 
tõelistelt kristlastelt, vaid hereetilistelt “ofiitidelt” (Ὀφιανοί – ophianoi, Cels. 3.13; 6.24, 28, 30; 
7.40). Rasimus kirjutab: “Mis puudutab ofiitide diagrammi ja selle kasutajaid, siis Kelsos väitis, 
et need ‘kristlased’ neavad Loojat, kuna viimane oli neednud mao, kes andis esimesele inime-
sele teadmise heast ja kurjast. Origenes selgitas, et sellised väited ei pärine tõelistelt kristlas-
telt, vaid teatud hereetilistelt ofiitidelt, kes uhkusega tuletasid oma nime maost (ὄφις – ophis), 
keda nad pidasid hea allikaks (Cels. 6.28). Seda oletatavat enesenimetust võib siiski kahtluse 
alla seada, kuna Kelsos nimetas neid kristlasteks, ja Origenes omalt poolt soovib neid kuju-
tada võimalikult ebakristlikena” (Rasimus 2009: 68).Termini “ofiidid” kohta vt Schmid 2018: 3, 
84–91, 113, 245, 264, 280, 285, 287, 315, 382.

40	 Üks kirjeldus pärineb Kelsoselt, teine Origeneselt (vt Markschies 2009: 115–116; Evans 2015: 
79). Ilmselt oli Origenes ise sellise diagrammi hankinud (Cels. 6.24) ja võrdleb oma eksemplari 
Kelsose kirjandusliku kirjeldusega. Tuomas Rasimus oletab, et Kelsosel ja Origenesel ei pruu-
kinud olla täpselt sama diagrammi, kuna nende kirjeldused erinevad teatud määral (Rasimus 
2009: 16; samuti Markschies 2009: 118). Christoph Markschiese sõnul jääb isegi ebaselgeks, kas 
olulised detailid – nagu “seitse valitsevat deemonit” eri loomakujul – olid Kelsose versioonil 
tõepoolest kujutatud või sai ta neist teada vaid diagrammi käsitlevate suuliste vestluste kaudu 
ofiitidega (Markschies 2009: 118). Rasimuse hinnangul võib osa erinevustest tuleneda Kelsose 
ja Origenese erinevatest retoorilistest eesmärkidest (Rasimus 2009: 16). Markschies seevastu 
väidab, et niinimetatud “ofiitide diagrammil“ oli eri variatsioone, ja see oli teaduslikult uudis-
himulikele kaasaegsetele mitmel pool kättesaadav või ostetav (Markschies 2009: 118–119). 
Diagrammi on võimalik vaid ligikaudselt rekonstrueerida ning tuleb nõustuda Bornkammi 
seisukohaga, et kirjelduste põhjal ei ole võimalik saada täielikult selget ettekujutust kogu dia-
grammist (Bornkamm, Pauly-Wissowa XVIII, 654; vt ka Evans: “Origenese teoses Contra Celsum 
esitatud ulatuslik kirjeldus ei ole päriselt selge ja on viinud teadlaste hulgas muljetavaldavalt 
erinevate rekonstruktsioonideni” [Evans 2015: 79]). Kujutavaid rekonstruktsioone vt Rasimus, 
tahvlid 1–9.

41	 “Jeū raamatud” on kaks koptikeelset gnostilist traktaati, mis sisalduvad nimetatud Bruce’i 
koodeksis (Parrot 1979).

42	 Vt uroborose kohta Egiptuse usundis: Hornung 2005: 189.
43	 “Pistis Sophia” on koptikeelne gnostiline teos. Raamat koosneb viiest osast ja sisaldab üles-

tõusnud Jeesuse paljusõnalisi kõnelusi oma jüngritega ühe taevase olendi, niinimetatud Pistis 
Sophia langusest ja lunastusest. Neljas osa on iseseisev teos, mis sisaldab samuti Jeesuse ilmu-
tusi oma jüngritele. Mõlemad kirjutised kuuluvad gnostilise kirjanduse hilisesse faasi (3. saj). 
Vt selle kohta: Rudolph 2014: 32.

44	 Egiptuse mütoloogias on kuri madu Apopis, kes elab allilmas ja tahab alla neelata sinna öösel 
saabuvat päikesejumalat (vt tema kohta: Morenz 1960: 26, 81, 84, 177; Assmann 2003: 97, 215, 
331, 510).

45	 Nimetus ülemiste karistuspaikade kohta, kuhu sattuvad surnute hinged.
46	 Thompsoni folkloorimotiivide kataloogis leidub mitmeid motiive, mis käsitlevad elusolendite 

neelamist suurte loomade poolt. Siiski ei leidu otseselt motiivi, kus surnute maailm oleks 
samastatud hiigellooma kõhuga või surma võrreldaks tema kõhus olemisega. Asjakohased 
motiivid on näiteks A535 – kultuurikangelane neelatakse alla ja pääseb looma kõhust. Näiteks Iiri 
mütoloogias on selliseid lugusid, kuid need ei seosta looma kõhtu otseselt surnute maailmaga; 
C929.5 – Surm neelamise läbi tabu rikkumise eest. Selles motiivis karistatakse inimest tabu 
rikkumise eest, neelates ta alla. Näiteks Rarotonga mütoloogias esineb selline lugu, kuid ka siin 
ei võrdsustata looma kõhtu otseselt surnute maailmaga (vt https://en.wikisource.org/wiki/
Motif-Index_of_Folk-Literature/Volume_1/C/900?utm_source=chatgpt.com – 18.07.2025).



Mäetagused 92 	 145

Piibli folkloorist ning selle retseptsioonist juudi, kristlikus ja gnostilises pärimuses

LÜHENDID

Ap Aabr – Aabrahami apokalüpsis
ATŠ – Alf Trisar Šuialia (manda k “Tuhat ja kaksteist küsimust”)
b. – Babüloonia Talmud
Cels – Origenes, Conta Celsum
GRR – Parempoolne Ginza (lühend on kasutusel nii saksa- kui inglise keeles. Teose nimi on “Ginza 

Rabba” (manda k “Suur Aare”), mis jaguneb kaheks osaks, Parempoolseks (Right, Rechte) 
Ginzaks ja Vasakpoolseks Ginzaks. 

LXX – Septuaginta 
OdSal – Saalomoni oodid
Pan – Epiphanios Salamisest, Panarion
Piibli raamatute lühendid on leitavad Eesti Piibliseltsi kodulehelt (piibliselts.ee) ja leheküljelt 

www.piibel.net (24.07.2025).
Pirqe R. El. – Pirkê de-Rabbi Eliezer, vt kirjandusest
Ref – Hippolytos, Refutatio omnium haeresium (ld “Kõigi hereesiate kummutamine”)

KIRJANDUS

Aldihisi, Sabah 2008. The Story of creation in the Mandean holy book in the Ginza Rba. University 
College London.
Allen, Leslie C. 1983. Psalms 101–150. Word Biblical Commentary 21. Waco, Texas: Word Books.
Assmann, Jan 2003. Tod und Jenseits im Alten Ägypten. München: C. H. Beck.
Boccaccini Gabriele 2005. Roots of Apocalyptic: The Mesopotamian Background of the Enochic 
Worldview. Grand Rapids, MI: Eerdmans.
Bornkamm, Günther 1962. Ophiten. – Reallexicon für Antike und Christentum 5. Stuttgart: Hierse-
mann, lk 1095–1115.
Burns, Dylan M. 2014. Apocalypse of the Alien God: Platonism and the Exile of Sethian Gnosticism. 
Philadelphia: University of Pennsylvania Press.
Cyrillus Hierosolymitanus 1966. Catéchèses prébaptismales I–V. Toim A. Pierrat. Sources 
Chrétiennes 126. Paris: Éditions du Cerf. 
Dahood, Mitchell 1968. Psalms II. 51-100. The Anchore Bible. Garden City, New York: Doubleday 
& Company, Inc.
Dhorme, E. 1967. A Commentary on the Book of Job. London: Nelson.
Drower, E. S. 1960. The Secret Adam. A Study of Naṣoraean Gnosis. Oxford: Clarendon Press.
Drower, E. S. 2002. The Mandaeans of Iraq and Iran. Gorgias Press Rare.
Dunderberg, Ismo 2008. Beyond Gnosticism. Myth, Lifestyle, and Society in the School of 
Valentinus. New York: Columbia University Press.
Eliade, Mircea 2017. Uurimus usundiloost. Tlk Mirjam Lepikult. Tartu: Tartu Ülikooli kirjastus.
Evans, Ervin 2015. The Books of Jeu and Pistis Sophia as Handbooks to Eternity. Exploring the 
Gnostic Mysteries of the Ineffable. Nag Hammadi and Manichaean Studies 89. Leiden, Boston: Brill.
Gesenius, Wilhelm 1962. Hebrew and Chaldee lexicon to the Old Testament. Transl. Tregelles, 
Samuel Prideaux.
Gordis, Robert 1978. The book of God and man. A study of Job. Chicago/London: University of 
Chicago Press.
Gordon, Gyrus H. 1966. Leviathan: Symbol of Evil. – Altmann, Alexander (toim). Biblical Motifs. 
Origins and Transformations. Cambridge, Massachusetts: Harvard University Press, lk 1–9.



146 	 www.folklore.ee/tagused

Jaan Lahe

Gunkel, Hermann 1898. Schöpfung und Chaos in Urzeit und Endzeit. Eine religionsgeschichtliche 
Untersuchung über Gen 1 und Ap Joh 12. Göttingen: Vandenhoeck und Ruprecht.
Hartley, John E. 1988. The Book of Job. The New Century Bible Commentary. Grand Rapids: Eerdmans.
Hippolytus 1986. Refutation of All Heresies. Toim ja tlk Miroslav Marcovich. Patristische Texte und 
Studien 25. Berlin: De Gruyter.
Holtz, Traugott 2008. Die Offenbarung des Johannes. Das Neue Testament Deutsch, Teilband 11. 
Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht.
Hornung, Erik 2005. Der Eine und die Vielen. Altägyptische Götterwelt. Darmstadt: Primus Verlag.
Hossfeld, Frank-Lothar & Zenger, Erich 2000. Psalmen 51–100. 3. Auflage. Herders Theologischer 
Kommentar zum Alten Testament (HThKAT). Freiburg, Basel, Wien: Herder.
Hossfeld, Frank-Lothar & Zenger, Erich 2008. Psalmen 101–150. Herders Theologischer Kommentar 
zum Alten Testament (HThKAT). Freiburg: Herder.
Hutter, Manfred 2018. Manilus Iraanis. Tlk Jaan Lahe. – Akadeemia 3, lk 497–524..
Hölbl, Günther 1994. Geschichte des Ptolemäerreiches. Von Alexander dem Grossen bis zur 
römischen Eroberung. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft.
Häberl, Charles G. & McGrath, James J. (toim) 2020. The Mandean Book of John. Critical Edition, 
Translation, and Commentary. Berlin, Boston: De Gruyter.
Kaiser, Otto 1994. Grundriss der Einleitung in die kanonischen und deuterokanonischen Schriften 
des Alten Testaments. Band 3: Die poetischen und weisheitlichen Werke. Gütersloh: Gütersloher 
Verlagshaus.
Kaiser, Otto 2000. Die alttestamentlichen Apokryphen. Eine Einleitung in Grundzügen. Gütersloh: 
Chr. Kaiser/Gütersloher Verlagshaus.
Kang, Chol-Gu 2017. Behemot und Leviathan. Studien zur Komposition und Theologie von Hiob 
38,1–42,6. Wissenschaftliche Monographien zum Alten und Neuen Testament, 149. Göttingen: Van-
denhoeck & Ruprecht.
Keel, Othmar 1978. Jahwes Entgegnung an Ijob. Eine Deutung von Ijob 38–41 vor dem Hintergund 
der zeitgenössischen Bildkunst (FRLANT 121). Göttingen: Vandenhoeck.
King, Karen L. 2003. What is Gnosticism? Cambridge, MA, London: The Belknap Press of Harvard 
University Press.
Kittel, Rudolf 1914. Die Psalmen. Leipzig: A. Deichertsche Verlagsbuchhandlung.
Kivinurm, Enn 2013. Kiituslaulud. Rakvere: [EELK Rakvere Kolmainu kogudus].
Klijn A. F. 1983. 2 (Syriac Apokalypse of) BARUCH. A New Translation and Introduction. – 
Charlesworth, James H. (toim). The Old Testament Pseudepigrapha. Volume I: Apocalyptic 
Literature & Testaments. New York et al.: Doubleday, lk 615–652.
Kraus, Hans-Joachim 1978. Psalmen. 2. Teilband. Psalmen 60–150. 5. Grundlegend überarbeitete 
und veränderte Auflage. BKAT. Neukirchen-Vluyn: Neukirchener Verlag.
Köhler, Ludwig 1995. Vana Testamendi teoloogia. Tlk Kalle Kasemaa. Tartu: Greif.
Lahe, Jaan 2012a. Probleme und Tendenzen in der Gnosis-Forschung im Zeitraum 1980–2000. – 
Theologische Rundschau 77, lk 365–392, 401–425 (DOI:10.1628/004056912804003963).
Lahe, Jaan 2012b. Gnosis und Judentum. Alttestamentliche und jüdische Motive in der gnostischen 
Literatur und das Ursprungsproblem der Gnosis. Nag Hammadi and Manichaean Studies 75. Leiden, 
Boston: Brill.
Leisegang, Hans 1985. Die Gnosis. Kröners Taschenausgabe 32. Stuttgart: Kröner.
Lewis, Nicola Denzey 2013. Introduction to Gnosticism. Ancient Voices, Christan Worlds. New York, 
Oxford: Oxford University Press.
Linjamaa, Paul 2019. The Ethics of The Tripartite Tractate (NHC I, 5). A Study of Determinism and 
Early Christian Philosophy of Ethics. Nag Hammadi and Manichaean Studies 95. Leiden, Boston: 
Brill (DOI:10.1163/9789004407763).



Mäetagused 92 	 147

Piibli folkloorist ning selle retseptsioonist juudi, kristlikus ja gnostilises pärimuses

Loretz, Oswald 1979. Die Psalmen. Teil II: Beitrag der Ugarit-Texte zum Verständnis von Kolometrie 
und Textologie der Psalmen. Psalm 90–150. Alter Orient und Altes Testament (AOAT), Band 207/2. 
Kevelaer: Butzon & Bercker; Neukirchen-Vluyn: Neukirchener Verlag.
Lundhaug, Hugo & Jenott, Lance 2015. The Monastic Origins of the Nag Hammadi Codices (STAC 
97). Tübingen. Mohr Siebeck.
Lunt, H[orace] G. 1985. Ladder of Jacob. A New Translation and Introduction. – Charlesworth, James 
H. (toim). The Old Testament Pseudepigrapha. Volume II: Expansions of the “Old Testament” and 
Legends, Wisdom and Philosophical Literature, Prayers, Psalms, and Odes, Fragments of Lost 
Judeo-Hellenistic Works. New York et al.: Doubleday, lk 401–411.
Luttikhuizen, Gerard P. 1997. The thought pattern of Gnostic mythologizers and their use of Biblical 
Traditions. – Turner, John F. & McGuire, Anne (toim). The Nag Hammadi Library after fifty years. 
Proceedings of the 1995 Society of Biblical Literature Commemoration. NHMS XLIV. Leiden, 98–101 
(DOI:10.1163/9789004439740_010).
Luttikhuizen, Gerard P. 1998. Biblical Narrative in Gnostic Revision: the Story of Noah and the 
Flood in Classic Gnostic Mythology. – Martines, Florentino Garcia & Luttikhuizen, Gerard P. (toim). 
Interpretations of the Flood. Leiden et al.: Brill, lk 108–120 (DOI:10.1163/9789004675605_010).
Luttikhuizen, Gerard P. 2000. The creation of man and woman in the Secret Book of John. – 
Luttikhuizen, Gerard P. (toim). The creation of man and woman. Interpretations of the Biblical 
Narratives in Jewish and Christian traditions. TBNJCT III. Leiden: Brill, lk 140–155 (DOI:10.1163/978
9047400394_013).
Luttikhuizen, Gerard P. 2006. Gnostic Revisions of Genesis Stories and Early Jesus Traditions. Nag 
Hammadi and Manichaean Studies 58. Leiden, Boston: Brill.
Markschies, Christoph 2009. Gnostische und andere Bildbücher in der Antike. – Markschies, 
Christoph. Gnosis und Christentum. Berlin: Berlin University Press, lk 113–159.
Markschies, Christoph & Thomassen, Einar (toim) 2020. Valentinianism: New Studies. Nag Ham-
madi and Manichaean Studies 96. Leiden, Boston: Brill.
Metzger, Bruce M. 1983.The Fourth Book of Ezra. A New Translation and Introduction. – 
Charlesworth, James H. (toim). The Old Testament Pseudepigrapha. Volume I: Apocalyptic 
Literature & Testaments. New York et al.: Yale University Press, lk 517–539.
Morenz, Siegfried 1960. Ägyptische Religion. Die Religionen der Menschheit 8. Stuttgart: 
W. Kohlhammer.
Müller, Reinhard 2008. Jahwe als Wettergott: Studien zur althebräischen Kultlyrik anhand 
ausgewählter Psalmen. Beihefte zur Zeitschrift für die alttestamentliche Wissenschaft (BZAW), 
Band 387. Berlin, New York: Walter de Gruyter.
Nõmmik, Urmas 2009. Vana Testamendi mõistmise eeldusi. – Lahe, Jaan & Pädam, Tiit (koost). 
Minu Issand ja minu Jumal! Pühendusteos dr. theol. Toomas Paulile 70. sünnipäevaks. EELK Usu-
teaduse Instituudi toimetised XX. Tallinn: EELK Usuteaduse Instituut, lk 13–24.
Nõmmik, Urmas (tlk) 2013. Iiobi raamat. Piibel kontekstis 1. Tartu: Tartu Ülikooli Kirjastus.
Nõmmik, Urmas 2017. Iobi raamatu raamjutustus süüria ja vanakreeka versioonides. – Rohtmets, 
Priit & Remmel, Atko-Sulhan (koost). Eesti Evangeelne Luterlik Kirik 100. Kirik. Teoloogia. 
Mälestused. EELK Usuteaduse Instituudi toimetised 26. Tallinn: EELK Usuteaduse Instituut, 
lk 203–220.
Origenes 1989 = Origen. Commentary on the Gospel according to John, Books 1–10. Tlk Ronald E. 
Heine. Fathers of the Church 80. Washington, D. C.: Catholic University of America Press.
Parrott, Douglas M. 1979. The Bruce Codex. Tlk ja toim Douglas M. Parrott. Nag Hammadi and 
Manichaean Studies 13. Leiden: Brill.
Paul, Toomas & Masing, Uku & Põld, Hillar & Kasemaa, Kalle 1989. Uus Testament ja Psalmid ehk 
Vana Testamendi laulud. [Psalmid heebrea keelest tõlkinud Hillar Põld, täiendanud Uku Masing, 
viimistlenud Kalle Kasemaa.] Tallinn: EELK Konsistoorium.
Piibel 1997 = Piibel: Uus ja Vana Testament. Tallinn: Eesti Piibliselts (www.piibel.net – 24.07.2025).



148 	 www.folklore.ee/tagused

Jaan Lahe

Pirkê de-Rabbi Eliezer = Börner‑Klein, D. 2004. Pirke de‑Rabbi Elieser: Nach der Edition Venedig 
1544 unter Berücksichtigung der Edition Warschau 1852. Studia Judaica 26. Berlin: Walter de 
Gruyter. 
Rasimus, Tuomas 2009. Paradise Reconsidered in Gnostic Mythmaking. Rethinking Sethianism 
in Light of the Ophite Evidence. Nag Hammadi and Manichaean Studies 68. Leiden: Boston: Brill.
Reeves, John C. 1992. Jewish Lore in Manichaean Cosmogony: Studies in the Book of Giants 
Traditions. Tlk ja toim John C. Reeves. Texts and Studies in Ancient Judaism 63. Tübingen: Mohr 
Siebeck.
Rosenbaum, H.-U. 1972. Zur Datierung von Celsus’ AΛHΘHΣ ΛOΓOΣ. – Vigiliae Christianae 26, 
lk 102–111 (DOI:10.2307/1583614).
Rubinkiewicz, R. 1983. Apocalypse of Abraham. A New Translation and Introduction. – Charlesworth, 
James H. (toim). The Old Testament Pseudepigrapha. Volume I: Apocalyptic Literature & Testaments.
The Anchor Yale Bible Reference Library. New York et al.: Doubleday, lk 681–705.
Rudolph, Kurt 1965. Theogonie, Kosmogonie und Antropogonie in den mandäische Schriften. Eine 
literarische und traditionsgeschichtliche Untersuchung. Forschungen zur Religion und Literatur 
des Alten und Neuen Testaments, herausgegeben von Ernst Käsemann und Ernst Würthwein, 88. 
Heft der ganzen Reihe. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht.
Rudolph, Kurt 2014. Gnoosis. Ühe hilisantiikse usundi olemus ja ajalugu. Tlk Jaan Lahe, Jana Lahe 
ja Marju Lepajõe. Tallinn: TLÜ Kirjastus.
Salo, Vello & Hirv, Indrek 2009. Psalmid. Tallinn: Maarjamaa.
Schenke, Hans-Martin 2012a. Hauptprobleme der Gnosis. Gesichtspunkt zu einer neuen Darstel-
lung des Gesamtphänomens. – Schenke Robinson, Gesine & Schenke, Gesa & Plisch, Uwe-Karsten 
(toim). Der Same Seths. Hans-Martin Schenkes Kleine Schriften zu Gnosis, Koptologie und Neuem 
Testament. Nag Hammadi and Manichaean Studies 78. Leide, Boston: Brill, lk 160–173 (DOI:10.1163
/9789004226241_012).
Schenke, Hans-Martin 2012b. Die Gnosis. – Schenke Robinson, Gesine & Schenke, Gesa & Plisch, 
Uwe-Karsten (toim). Der Same Seths. Hans-Martin Schenkes Kleine Schriften zu Gnosis, Koptologie 
und Neuem Testament. Nag Hammadi and Manichaean Studies 78. Leide, Boston: Brill, lk 114–159.
Schmid, Herbert 2018. Christen und Sethianer: Ein Beitrag zur Diskussion um den religions-
geschichtlichen und den kirchengeschichtlichen Begriff der Gnosis. Supplements to Vigiliae Chris-
tianae 143. Leiden, Boston: Brill.
Seybold, Klaus 1996. Die Psalmen. Handbuch zum Alten Testament (HAT) 1. Reihe, Band 15. 
Tübingen: Mohr Siebeck.
Simonetti, Manlio & Conti, Marco & Oden, Thomas C. (toim) 2006. Job. ACCS: Old Testament 6. 
Ancient Christian Commentary on Scripture 6. Downers Grove, IL: Intervarsity Press.
Sneed, Mark R. 2022. Taming The Beast. A Reception History of Behemoth and Leviathan. Studies 
of the Bible and Its Reception 12. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht.
Spieckermann, Hermann 1989. Heilsgegenwart: Eine Theologie der Psalmen. Forschungen 
zur Religion und Literatur des Alten und Neuen Testaments (FRLANT), Band 148. Göttingen: 
Vandenhoeck & Ruprecht.
Tardieu, Michel 2008. Manichaeism. Tlk M. B. DeBevoise. Urbana and Chicago: University of Illinois 
Press.
Tate, Marvin E. 1990. Psalms 51–100. Word Biblical Commentary 20. Dallas: Word Books.
Thomassen, Einar 2021. The Coherence of “Gnosticism” Hans-Lietzmann-Vorlesungen 18. Berlin/
Boston: Walter de Gruyter.
Tröger, Karl-Wolfgang 1973. Gnosis und Neues Testament. Studien aus Religionswissenschaft und 
Theologie. Berlin: Evangelische Verlagsanstalt.
Tröger, Karl-Wolfgang 1980. Altes Testament – Frühjudentum – Gnosis. Neue Studien zu “Gnosis 
und Bibel”. Gütersloh: Mohn.



Mäetagused 92 	 149

Piibli folkloorist ning selle retseptsioonist juudi, kristlikus ja gnostilises pärimuses

Turner, John D. 2001. Sethian Gnosticism and the Platonic Tradition. BCNH: Section “Études” 6. 
Quebec, Louvain: Les Presses de l’Université Laval Quebec, Peeters.
Tur-Sinai, Naphtali H. 1957. The Book of Job. A New Commentary. Jerusalem: Kiryat-Sefer.
Van den Broek, Roelof 2013. Gnostic Religion in Antiquity. Cambridge: Cambridge University Press.
Van Oorschot, Jürgen 1995. Tendenzen der Hiobforschung. – Theologische Rundschau 60, lk 351–
388.
Vicchio, Stephen J. 2020. The Book of Job. A History of Interpretation and a Commentary. Eugene, 
Oregon: Wipf & Stock.
Watts, John D. W. 1985. Isaiah 1–33. Word Biblical Commentary. Waco, Texas: Word Books.
Weiser, Artur 1979. Die Psalmen II. Psalm 61–150. ATD 15. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht.
Welburn, A. J. 1981. Reconstructing the Ophite Diagram. – Novum Testamentum XIII, 3, lk 261–287 
(DOI:10.2307/1560685).
Whitney, K. William 2006. Two strange beasts: Leviathan and Behemoth in Second Temple and 
early rabbinic Judaism. Harvard Semitic Monographs 63. Wiona Lake, Indiana: Eisenbaruns.
Williams, Michael A. 1996. Rethinking “Gnosticism”. An Argument for Dismantling a Dubious 
Category. Princeton: Princeton University Press.
Wildberger, Hans 1978. Jesaja. 2. Teilband: Jesaja 13–27. Biblischer Kommentar Altes Testament 
X/2. Neukirchen-Vluyn: Neukirchener Verlag.
Witte, Markus 2021. Das Buch Hiob. Das Alte Testament Deutsch, Bd 13. Göttingen: Vandenhoeck 
& Ruprecht.

SUMMARY

The metamorphoses of Behemoth and Leviathan: A study of Biblical 
folklore and its reception in jewish, christian, and gnostic traditions

JAAN LAHE
Professor of the History of Religions,  

Institute of Theology of the Estonian Evangelical Lutheran Church 
Associate Professor of Cultural and Religious Studies, Tallinn University 

Visiting researcher at the Faculty of Theology, University of Tartu
usundiuurija@gmail.com

Keywords: Behemoth, Leviathan, Bible, pseudepigrapha, early christian literature, 
gnostic tradition

The article explores the transformation of Behemoth and Leviathan – mytho-
logical creatures mentioned in the Bible – and traces their development within 
later Jewish, Christian, and Gnostic traditions. Although their role in the Bible is 
marginal, they attain significant importance in post-biblical literature, where 
they become associated with primordial chaos, divine power and eschatologi-
cal cosmology. The first section of the article analyzes the descriptions of these 
two beings, especially in the Book of Job. Behemoth is portrayed as a massive 
land creature, often associated with the hippopotamus, while Leviathan is 
depicted as a sea monster, interpreted variously as a crocodile or a dragon, but 
with clear mythical and cosmological traits. The author emphasizes the possi-
ble origins of these creatures in Ancient Near Eastern chaos myths.



Jaan Lahe

 	 www.folklore.ee/tagused

The second section examines their development in Jewish pseudepigraphal 
texts (e.g., 4 Ezra, 2 Baruch, 1 Enoch), where they are eschatological beings 
preserved by God for a future banquet for the righteous. These texts explore 
their separation and habitats – Behemoth on land and Leviathan in the sea – 
as well as their gender and symbolic significance.

In the third section, the rabbinic tradition is addressed, where Leviathan 
and Behemoth acquire additional roles. New motifs emerge, such as their 
immense appetite and thirst, and Leviathan’s cosmological role as related to 
the axis mundi. The rabbinic tradition also emphasizes their roles in the messi-
anic banquet and a cosmic struggle, with positive reinterpretations replacing 
earlier demonic associations.

The fourth section focuses on the reception of Behemoth and Leviathan 
in early Christian tradition. Here, their demonic aspects become more pro-
nounced, especially in the Book of Revelation, where they are interpreted 
symbolically as manifestations of evil – land and sea beasts opposing God. 
In Gnostic literature, Leviathan is linked to the demiurge and hostile cosmic 
forces, representing cosmic deception and material entrapment.

The article demonstrates how the motifs of Behemoth and Leviathan 
underwent a complex evolution from peripheral biblical creatures to central 
figures in religious and cosmological worldviews, with their significance var-
ying across traditions and historical contexts.

Jaan Lahe on teoloogiadoktor (Tartu 2009), EELK Usuteaduse Instituudi usundiloo professor, Tal-
linna Ülikooli kultuuri- ja religiooniuuringute dotsent ja Tartu Ülikooli usuteaduskonna külalistea-
dur. Tema uurimisvaldkondade hulka kuuluvad religiooniajalugu Rooma impeeriumis (gnostitsism, 
nn idamaised kultused Rooma impeeriumis, varakristlus) ja Uus Testament (ajalooline kontekst, 
deteropauluslik teoloogia).

Jaan Lahe is a Doctor of Theology (2009), Professor of the History of Religions at the Institute of 
Theology of the Estonian Evangelical Lutheran Church and Associate Professor of Cultural and 
Religious Studies at Tallinn University. His research areas include the history of religion in the 
Roman Empire (Gnosticism, the so-called “oriental” cults in the Roman Empire, early Christianity) 
and the New Testament (the historical context of the New Testament, Deutero-Pauline theology).

usundiuurija@gmail.com


