https://doi.org/10.7592/MT2025.92.lahe

Behemoti ja Leviatani
metamorfoosid.
Uurimus Piibli
folkloorist ning selle
retseptsioonist juudi,
kristlikus ja gnostilises
parimuses

JAAN LAHE

EELK Usuteaduse Instituudi usundiloo professor,
Tallinna Ulikooli kultuuri- ja religiooniuuringute dotsent,
Tartu Ulikooli usuteaduskonna kiilalisteadur
usundiuurija@gmail.com

Teesid: Behemot ja Leviatan on miitoloogilised olendid, kellest radgitakse Piiblis. Esimest neist
mainitakse Ps 74:12-19, Ps 104:25-26, Js 27:1, li 3-8 ja kirjeldatakse pdhjalikult li 40:15-24, tei-
sest radgitakse ainult li 40:25-41:26, kus temast antakse ka detailine kirjeldus. Kuigi mdlema
tegelase tahendus Piibli miitoloogias on jaanud pigem perifeerseks, mangivad nad olulist rolli
piiblivalises, kuid sellest mojutatud religioosses kirjanduses ning seda mitte ainult juudi- ja
kristlikus-, vaid ka gnostilises ja islami traditsioonis. Neid olendeid ei ole pelgalt Piiblist (ile
voetud, vaid nad on hakanud nimetatud traditsioonides elama n-6 oma elu, tehes labi rohkesti
muutusi ning seostudes erinevate folkloorsete siizeede ja motiividega. Kdesolevas uurimuses
vaadeldakse Behemoti ja Leviatani kuju Piiblis, juudi pseudoepigraafilises ja rabiinlikus kirjan-
duses, varakristlikel teoloogidel ja gnostilises parimuses ning otsitakse vastust kiisimusele,
kuidas on kahe Piiblis nimetatud mutoloogilise olendi kujutamine md&jutanud Piiblist valja-
poole jadvaid tekste, kuidas on nende kujutamine muutunud ning milline on nende roll juudi-,
kristlikus- ja gnostilises parimuses.

Marksonad: Behemot, gnostiline parimus, Leviatan, Piibel, pseudoepigraafid, varakristlik kirjandus

https://www.folklore.ee/tagused/nr92/lahe.pdf



Jaan Lahe

1. BEHEMOT JA LEVIATAN PIIBLIS

Esmakordselt mainitakse Leviatanit ja Behemoti Piiblis. Neist esimest koh-
tab kahel korral psalmides (Ps 74:12—19 ja Ps 104:25—-26), iihel korral prohvet
Jesajaraamatus (Js 27:1) ning kahel korral liobi raamatus (Ii 3:7—-8 ja Ii 40), teist
aga vaid iihes kohas — Iiobi raamatu 40. peatiikis, kus temast rdaagitakse koos
Leviataniga. Piiblivalistes parimustes esinevad need kaks olendit mdnikord
koos, monikord aga eraldi.

1.1. Behemot

li 40:15-24

Chol-Gu Kang (2017) on jaganud Behemotist ja Leviatanist jutustavad Iiobi
raamatu tekstid sisulisteks 1oikudeks. Jargnevad tsitaadid kannavad Kangi
antud pealkirju ning jargivad pohiosas ka tema jaotust, mida on vaid pisut
muudetud. Kang jagab Behemotist jutustava liobi raamatu teksti jargmisteks
16ikudeks:

Ii 40:15a — Behemot ja Iiob: Kas inimene on kuningas ja korgeim loodu?:
Ennae ntilid, Behemot, kelle olen teinud, on su juures;'
Ii 40:15b—18 — Behemoti kehakuju:

rohtu nagu hdrg s6ob ta;

ennde niild joudu ta puusades

ja vdgevust ta k6hulihastes.

Ta laseb rippuda sabal nagu seedril,
ta reite musklid on punutud;

ta luud on pronksist torud,

ta kondid on rauast kang;

Ii 40: 19—20 — Behemoti joud: voéim loomade iile:
tema on Eli teede algus,
kes pannud® ta oma ‘kaaslaste sundijaks®.
Jah, maed kannavad puitu talle
ja kdik vilja metsalised mdngivad* seal;

Ii 40:21—22 — Behemoti elupaik:

Tirnpuude alla heidab ta puhkama,
peidupaika — hiidrooga ja soisesse;

114 www.folklore.ee/tagused



Piibli folkloorist ning selle retseptsioonist juudi, kristlikus ja gnostilises parimuses

katavad teda tiirnpuud varjuna,
limbritsevad teda joe paplid;

Ii £0:23—24 — Jaht Behemotile:

Nae: on tugev jogi, ta ei page,

tunneb end kindlalt, kui see murrab ta suhu.
[Kes on see,] kes tal silmndost haarab,
[6ksus olles augustabs tal nina?

Iiobiraamat onVanaTestamenditarkuskirjanduse hulkakuuluvraamat, mis
koosnes algselt kahest iseseisvast teosest, Iiobi poeemist ja Iiobi jutustusest,
ning on dateeritud ajavahemikku 5./4.—2. sajand eKr (vt tekkeloo ja raamatu
erinevate arengujdarkude kohta vt Kaiser 1994: 81-82; Nommik 2013: 27-29).
Iiob 40:25—-41:26 on osa liobi poeemist, mis on kirjutatud 5. véi 4. sajandil eKr
(Nommik 2013: 17), tapsemalt Jumala teisest konest. Kone koosneb pealkirjast,
mis on paralleelne liob 38:1-ga (Ii 40:6), ulatuslikust kasitlusest (Ii 40:7-14),
mis on vorreldes Ii 38:2—3 algusega pdhjalikum, ning pdhiosast, mis jaguneb
kaheks — Ii 40:15—24 ja 40:25—41:26 (Witte 2021: 649). Erinevalt Jumala esimese
kone lithikestest loomadele piihendatud stroofidest pakub teise kone tuumik
pohjaliku kirjelduse Behemotist (40:15—24) ja Leviatanist (Ii 40:25—-41:26). Juba
19. sajandi uurimustes peeti Behemoti ja Leviatani kirjeldusi sekundaarseks
lisanduseks. Seda oletust toetab eelkoige kirjelduste stiil (Witte 2021: 651).
Et Behemoti ja Leviatani kirjeldused olid algselt eraldiseisvad poeemid, on
niitidseks teadusmaailmas (folkloristikas, piibliteadustes, religiooniuuringu-
tes, kirjandusloos) iildtunnustatud seisukoht (N6mmik 2013: 28; Witte 2021:
657). Seisukoht, et Iiobi raamat koosneb eri ajastutest parinevatest osadest, on
tildiselt aktsepteeritud. Markus Witte dateerib poeemi hilisemasse aega kui
NOommik ja arvab, et selles leiduvad poeemid Behemotist ja Leviatanist voi-
vad pdrineda monest tarkusekoolkonnast voi siis mone akadeemia-laadse
Oppeasutuse varajasest vormist 3.—2. sajandil eKr, kus kasutati traditsioo-
nilisi koolitekste (Witte 2021: 652). Kaheosaline 16ik Behemotist keskendub
esmalt tema erakordsele kehaehitusele (Ii 40:15-19) ning seejdrel tema elupai-
gale (40:20—24). Leviatanit kdsitlev osa (Ii 40:25—41:26) algab poordumisega
Iiobi poole, jatkub retooriliste kiisimustega ning kasitleb nendevahelist suhet
(Ti 40:25—28, 29—32). Seejdrel kirjeldatakse Jumala ja Leviatani suhet (Ii 41:1—-4,
5—6), mis viib Leviatani kehaehituse iiksikasjaliku kirjelduseni. Lopuks kul-
mineerub see tema eluviisi ja positsiooni kujutamisega maailmas (Ii 41:7-26)
(Witte 2021: 652).

Sona nin72 [bahémot]e tahendus on ebaselge (Witte 2021: 656), kuid see ei ole
parisnimi (nomen proprium). Paljud teadlased peavad seda sona heebrea sona
nnma [bahéma] intensiivseks voi laiendatud mitmuse vormiks, mida tavaliselt
kasutatakse neljajalgsete loomade, nditeks kariloomade kohta (Vicchio 2020:

Maetagused 92 15



Jaan Lahe

274; Sneed 2022: 84). Stephen J. Vicchio sonul voib siin sona nnna [bahémal
kasutus olla niinimetatud pluralis excellentiae ehk “iilevuse mitmus”, mis on
sarnane kuninglikule mitmusele ehk pluralis maiestatis’ele (valitsejate konele-
mine endast meie-vormis) (Vicchio 2020: 274). Sona ni»z2 [bahémot] on hapax
legomenon Vanas Testamendis ja tdhendab “hiiglaslikku elukat” (Kang 2017:
166; Nommik 2017: 270) voi “koletislikku olendit” (Witte 2021: 656). Behemot
on suur maismaaloom (Vicchio 2020: 274). Paljud teadlased on tolkinud s6na
ninga [bahémot] kui ‘joehobu’ ja samastanud teda selle loomaga (Kang 2017:
166—-167; Nommik 2017: 270; Dhorme 1967: 619; Hartley 1988: 521, 524).” Ka ees-
tikeelsetes piiblitolgetes on tolgitud teda joehobuks (nii ka nditeks 1997. aasta
piiblitolkes), kuigi Anton Thor-Helle toimetatud piiblitolkes (1739) esineb ta
nime all Peemot. Behemoti kirjeldus Iiobi 40:15b—20 on tGepoolest peaaegu
sarnane joehobuga,® kuid nagu Urmas Nommik (2017: 210) digesti margib,
lubavad salmid 19—20 mdelda pooljumalikust olendist, keda koik kardavad.®
Othmar Keel (Van Oorschot 1995: 373) ja Chol-Gu Kang (Kang 2017: 167) juhi-
vad tdhelepanu sellele, et Egiptuse miitoloogias on joehobu kaost kehastav
loom. Vana-Egiptuses kiititi isast punast joehobu eelkdige kui kaose looma.
Aja jooksul vottis kuninga joehobujahi iile jumal Horos. Joehobujahti peeti
rituaalseks tegevuseks, mille eesmark oli kindlustada maailmakorda (Maat)
kaosejoudude vastu. Joehobu vottis endale jumal Sethi kuju, keda peeti “korbe
isandaks” (Kang 2017: 167). Kuninglikku jahti Sethi kehastavale joehobule
on kujutatud paljudel Egiptuse reljeefidel, nditeks hilisest Ptolemaioste aja-
jargust parinevatel reljeefidel Edfu Horose templist (vt Holbl 1994: 246—247).
Kangi sonul on Behemot joehobuna kaoseolend ka Iiobi raamatus. Jumala tei-
ses kones voiks olla Egiptuse jumala Horose kujund kantud siis iile ka Iisraeli
Jumalale. liobi raamatus ei viita aga miski Behemoti puhul kaosele (Kang 2017:
167).1° Behemot on siin lihtsalt iiks Jumala loodud olend, kes annab tunnistust
Looja vagevusest. Kuid Behemotis voib leida ka miiiitilisi jooni. Robert Gordise
arvates kinnitab Behemoti miiiitilist loomust vdide, et inimene ei suuda teda
tabada. Egiptlased kiittisid nii joehobusid kui ka krokodille (Gordis 1978: 479),
st need loomad olid inimestele tabatavad.

1.2. Leviatan
Ii 3:7-8:

Ennde, seesinane 60 olgu viljatu,
argu tulgu r66mustamine ta juurde;
sajatavad teda pdeva needjad,

nad on valmis dratama Livjatani."

Selle salmi kontekstiks on Iiobi kaebus oma eostamise/slinni pdeva iile
kolmandas peatiikis. Siin soovib Iiob, et ndiad drataksid Leviatani, et Iiobi
eostamise voi siinni pdaev kaoks kalendrist. Tundub, et eeldus on, et Leviatan

116 www.folklore.ee/tagused



Piibli folkloorist ning selle retseptsioonist juudi, kristlikus ja gnostilises parimuses

neelaks selle pdeva pdikese, mis tahendaks, et koitu ei saabuks. See on seotud
uskumusega, mida paljud muistsed rahvad jagasid — et hiiglaslik madu nee-
lab pdikese pdikesevarjutuse ajal (Sneed 2022: 69).> Gyrus H. Gordoni sénul
on liob 3:8 (vt konteksti salmides 7—9) Leviatan seotud pimedusega kaasneva
kurjusega ja vastandub valgusele (Gordon 1966: 3).

i 40:25-26; 29-31; 41:7-16; 22—-24; 25-26
Ii 40:25—-26, 29—31 — Leviatani jaht ja tema kasutamine:

[Kas] liigutad Livjatani konksuga

ja pttinises olles surud alla ta keele?
Kas paned talle kérkjanoori ninasse
ja okkad puurid talle [6ualuusse?
Kas mangid temaga nagu linnuga
ja kdidad ta oma tiidrukutele;
tingivad tema lile seltsilised,
jagavad ta kaupmeeste™ vahel?

Kas pikid™ viskodaga ta naha

ja kalaahinguga ta pea?

Ii 41:6—16 — Leviatani kehakuju:

Ta ‘suu’ varavad®™ — kes avas,

Ta hambad on iimberringi, jubedad?
‘Ta selg’ on tais soomuste'® sooni,
suletud [nagu] ‘ranipitser?;

liks teisele nii lahestikku,

et 6hkki ei ldhe nende vahele.
Igaiiks oma kaaslasse' kleepub,
nad on kinni*® ega ldhe laiali.

Ta turtsatus helgitab valgust

ja ta silmad on nagu koidusara;
ta suust tulelondid valja kaivad™,
tulesademed vallanduvad.

Ta s66rmeist valjub suits,

nagu potist keevast, mis ‘6hkab’;
ta hingamine stiteks kérvetab

ja leek ta suust valjub.

Tema kaelas 66bib tugevus

ja ta ees kargleb jahmatus;

ta ihu voldid kleepuvad kokku,
valatud ta peale, ega tudise.

Maetagused 92 17



Jaan Lahe

Ta siida on kui kiviks valatud
ja valatud nagu alumine kasikivi;

Ii 41:18-21 — Leviatani sitkus:

Jouab temani modk, ei jaa see plisti,
piik, viskerelv ega nooletera;

ta peab korreks rauda,

pehkinud puuks pronksi;

ei sunni poégenema teda vibu,*°
olekorreks muutuvad?® lingukivid;
nagu 6lekdrs on ‘talle’ nui

ja naerab ta viskoda vihinat.

Ii 41:22—24 — Leviatani elupaik:

Tema all on killuteravikud,

ta sirutab end pahmavankrina mudas;
ta laseb keeda nagu pada stivikul,
mere teeb ta savinduks.

Enda jarel valgustab ta jalgteed,

ta peab lirgvett hobehalliks;

Ii 41:25-26 — Koigi uhkete loomade kuningas:

pole pérmu peal talle vordset,

tehtud ilma 'kohutavuseta’.

‘teda’ kéik kdrge ‘kardab’,

tema on kuningas kdigi ulukipoegade (ile.

liobi raamatu Leviatanist jutustav tekst kuulub samasse konteksti, kuhu
eelpool kasitletud Behemotist jutustav tekstki — see on osa Jumala teisest
konest. Algselt oli see iseseisev poeem, mis alles sekundaarselt liideti Iiobi
raamatuga (Nommik 2013: 28; Witte 2021: 657). Chol-Gu Kang juhib tdhele-
panu sellele, et Behemoti ja Leviatani kadsitlevatel tekstidel on sarnane struk-
tuur (Kang 2017: 168—-181). Siiski on nende tekstide teemade jarjestus erinev
(Kang 2017: 168).

Wilhelm Geseniuse jargion Leviatan, kedanimetatakseIi 40:25, “krokodill”
(Gesenius 1962: 382). Hiipotees, et Leviatan on Ii 40:15—24 krokodill, parineb
Sir Godfrey Rolles Driverilt ja on leidnud palju pooldajaid (Witte 2021: 657). Nii
samastab teda krokodilliga kant Othmar Keel. Nagu joehobu, peab Keel ka kro-
kodilli kaose loomaks, kelle jahtimine aitas Vana-Egiptuses rituaalselt taas-
tada maailmakorda (Keel 1978: 141 jj). Ka 1997. aasta eestikeelses piiblitolkes

118 www.folklore.ee/tagused



Piibli folkloorist ning selle retseptsioonist juudi, kristlikus ja gnostilises parimuses

on Leviatan tolgitud Ii 40:25 “krokodilliks”.>> Leviatani kujutis Ii 40:25 jj tde-
poolest meenutab krokodilli, kuid ka siin on tal jooni, mis sobivad paremini
miiiitilisele olendile: tema 1ougadest vdljuvad torvikud (Ii 41:11) ja ta nina-
soormetest tuleb suitsu nagu lohel (Ii 41:12). Seepdrast arvab Napthali H. Tur-
Sinai, et Leviatan, nagu ka Behemot, ei ole pdris loom, vaid miiiitiline tege-
lane: Leviatan on iirgajast parit kuju, muistne madu (Tur-Sinai 1981: 557—-558).
Ii 40 esineb Leviatan eeskatt Jumala loodud vageva olendina, kes nditab Tema
joudu ja tileolekut liobist, kuid tema suust paiskuvad leegid ja ninast tousev
suits (Ii 41:23) lubavad ndaha temas loomiseelset kaost kehastavat koletist. Vii-
masele viitab ka tema seos merega. Muistses Lahis-Idas oli meri kaose kehas-
tus ja kaoseolend mere kehastus. Piibli Leviatan kuulub seega samasse ‘“pere-
konda”, kuhu kuuluvad Babiiloonia Tiamat ja Ugariti Lotan ning piibellikud
koletised Tannin, Rahab ja Jam (Kang 2017: 124). Nagu Mark R. Sneed ja Gyrus
H. Gordon on ndidanud, on Leviatani prototiitibiks Ugariti miitoloogias esinev
Jam (=Lotan/Litan), meredraakon (Sneed 2022: 33—41 ja 46—55; Gordon 1966:
1-2; vt ka Whitney 2006: 28—-30). Lisaks on Iiobi raamatus ka teised koletised
seotud merega: Jam (li 7:12, 26:12, 38:8), Tannin (Ii 7:12) ja Rahab (Ii 9:13, 26:12)
(N6mmik 2013: 140; Kang 2017: 172).

Lopuks tasub mainida moéningaid tiksikasju, mis esinevad ainult Iiobi raa-
matu kreekakeelses tolkes (Septuagintas), kuid mdngivad olulist rolli raa-
matu retseptsiooniloos. Iiob 40:25 (nagu ka Js 27:1) tolgitakse Leviatan sonaga
Spaxwv [draakon]. Just seetottu kujutatakse Leviatanit piiblivdlistes allikates
draakonina. Ii 3:8 on Leviatan tdlgitud Septuagintas sonaga kfjtog [kétos].
Sama sona kasutatakse Septuagintas ka suure “kala” kohta, kes neelas alla
Joona, Joona raamatus (2:1). Sellest tuleneb ka tdnapdevane teadustermin tse-
toloogia — vaalade ja nende sugulaste uurimine (Sneed 2022: 51). Kreeka miito-
loogias tahistab kfjtog aga tohutut merekoletist, kelle tappis Perseus, et padsta
Andromeda talle ohvrikstoomisest. Seega on moistetav, miks esineb Leviatan
piiblivdlistes allikates sageli kurja olendina. Tema deemonliku loomuse juu-
red peituvad iihest kiiljest kdsitluses ulgumerest kui Jumala vastasest joust,
tema samastamine draakoniga Septuagintas on jooni siivendanud.

Mark R. Sneed votab Behemoti ja Leviatani funktsioonid Iiobi raamatus
kokku jargmiselt:

Need olendid [---] esindavad katset toetada iisraellaste
monoteistlikku pretensiooni, sulandades kaose JHVHsse enesesse.
Jumal [6i selle koletise ja seega loob liksnes Jumal kaose — ent ei
lase sel oma maailma valitseda. Ta paneb Leviatanile (ja vihjamisi
ka Behemotile) rihma kaela (40:29), juhuks kui nad peaksid korrast
valjuma. liobi raamatu autor, kes méistab kahtlemata jumalikku
kénet vastusena liobi valjakutsetele Jumalale, tunnistab, et Jumal
loob kaose ja kurjuse ning et need on osa Jumala maailmast — kuid
need ei valitse seda. Selle asemel on neil oma koht jumalikus korras.

Maetagused 92 19



Jaan Lahe

Jumala teistsugusust rohutatakse taas, isegi kui see tehniliselt
norgendab taotletud moju teodiikena. (Sneed 2022: 87)

Ps 74:12—109:

Jumal on ju ammuilma mu kuningas,

kes ikka maa keskel on aitamas.

Sina ajasid peruks mere oma rammuga,
murdsid lohede pead vete kohal.

Sina [6mastasid Leviatani pead

ning andsid ta s66giks meresditjale rahvale.
Sina l6hkusid allikad ja ojanédlvad,

sina kuivatasid voolsad joed.

Sinu on pdev, ka 06 on sinu pdralt,

sina oled kinnitanud kuu ja pdikese.

Sina oled seadnud koik maailma rajad,
suve ja talve, need oled kujundanud sina.
Madleta seda: vaenlane ménitab ISSANDAT
ja jole rahvas halvustab su nime.

Ara anna oma tuvikese hinge kiskjale,

ara unusta oma viletsate elu [6pmata.*®

Ps 74 on kollektiivne kaebelaul, mis oli moeldud kasutamiseks ilmselt ava-
likel palvustel ja leinatalitustel. See algab ahastava hiiliatusega: “Miks, oh
Jumal?” ning 16peb paljusdnalise anumisega Jumala poole: “Téuse, oh Jumal,
kaitse oma asja!” (Ps 74: 22). Leina ja dngi p&hjustab vaenlaste johker riin-
nak iisraellaste piiha paiga vastu — pithamu on maha pdletatud ja varemeis
(Ps 74:3—7). Rudolf Kittel oletab, et psalm on tekkinud Makkabite ajal (2. saj
eKr) ning kajastab tollal aset leidnud templi riivetamist (Kittel 1914: 275).
Arthur Weiser seevastu arvestab kahe voimalusega — Kitteli nimetatu ja esi-
mese templi hdavitamisega 586. aastal eKr babiiloonlaste poolt (Weiser 1979:
352). Hans-Joachim Kraus on veendunud, et psalmi taustaks on esimene Jeruu-
salemma templi havitamine babiiloonlaste poolt (Kraus 1978: 678—679). Samal
seisukohal on ka Frank-Lothar Hossfeld ja Erich Zenger, kes dateerivad psalmi
6. sajandisse eKr (Hossfeld & Zenger 2000: 361). Pohiprobleemiks ndib psalmis
74 olevat olnud Jumala mittesekkumine (Tate 1990: 253). Tunne Jumala mit-
tesekkumisest kontrasteerub tugevalt hiimnilaadse 16iguga (Ps 74:12—17), mis
meenutab Jumala kosmilist vage, tuues veelgi teravamalt esile 16het Jumala
muistse aja suurte tegude ja oleviku vahel: Miks Jumal, kes on v6itnud mere-
koletised, talub “koletisi”, kes tegutsevad Tema enda parusmaal? (Tate 1990:
253).

Jumala muistse aja suurte tegude hulgas nimetatakse eriliselt merekoletiste
voitmist (Ps 74:13b—14a). Jumalat kirjeldatakse siin esmalt kui mere lahutajat

120 www.folklore.ee/tagused



Piibli folkloorist ning selle retseptsioonist juudi, kristlikus ja gnostilises parimuses

(Ps 47:13a) — vihjena sellele, kuidas Jumal mere kaheks jagas ja iisraellased
kuiva maad mooda 1abi lasi. Edasi (s 13b) vorreldakse merd lohede v6i mere-
koletistega (o»2n) ning on ilmne, et ka salmis 14a nimeliselt mainitud Levia-
tan kuulub nende hulka. Selliseid olendeid on nimetatud Vanas Testamendis
mujalgi (vt ndit Hs 29:3; Ps 148:7) (Tate 1990: 251). Merd on kujutatud siin kui
JHVH vaenlast. Nii meri kui lohe siimboliseerivad siin veekaost, mille JHVH
pidi korrastama — nagu vihjatakse ka 1Ms 1:2 (Sneed 2022: 59). Psalm 74:13-14
radagib Jumala voidust mitmepealise koletise iile: 14a on Leviatan mitmepea-
line koletis, kelle voitmisest on juttu ka OdSal 22,5; Ilm 12:3, 13:1, 17:3 (Hoss-
feld & Zenger 2000: 74).2* Gyrus H. Gordoni sonul siimboliseerib lohe Leviatan
selles psalmis kurjust ning selle aluseks olev miiiit Jumala voitlusest kaose-
koletisega on iile voetud muistsetelt Kaanani elanikelt ja heebrealaste poolt
timber kujundatud. Gordon viitab Ugariti tekstile 67:1:1-3 ja jareldab, et see
kirjakoht nditab, kuidas heebrealased omistasid JHVHIe kosmilise voidu selle
sama kurjuse stimboli iile, kelle iile kaananlased uskusid olevat voidutsenud
Baali (Gordon 1966: 1—2). R. Kittel motleb tollal teaduses moes olnud panba-
biilonismi* mojul Tiamati ja Marduki voitlusele (Kittel 1914: 276), mida varem
oli vditnud juba Hermann Gunkel (1895), kuigi motiiv mone jumala voitlusest
kaost kehastava merekoletisega oli Vanas Idas tuntud vaga laialt ning seda
on korduvalt kujutatud ka Vana Lahis-Ida kunstis (Tate 1990: 251). See on iiks
versioon laiemalt levinud folkloorimotiivist “kangelane tapab lohe” (ATU
indeksis motiiv nr 300). Kangelaseks on siin lihtsalt Iisraeli Jumal. Kuid seos
mere lahutamise motiivi (Ps 74:13a) ning jargneva merekoletiste mainimise
vahel ei viita liksnes loomiseelse kaose voitmisele, vaid tuletab meelde ka
Iisraeli valjaminekut Egiptusest (2Ms 14:21), kasutades selleks metafoorset-
miiiitilist keelt ning vordsustades koletist Egiptuse ja Punase merega. Siin on
tegemist miilidi historiseerimisega (Tate 1990: 254).

Viimaks tuleb nimetada veel {ihte Ps 74 leiduvat motiivi, mis on avaldu-
nud hilisemas piiblivdlises parimuses. Ps 74:14a Oeldakse, et Jumal annab
Leviatani liha s60giks, ent pole iiheselt selge, kellele. Siin konkureerivad kaks
tolkimis- ja tdlgendamisviisi — esimese jargi antakse seda “meresditjatele”,
teise jargi aga “korbeasukaile” (vt Tate 1990: 243-244). Molemad tolkimis- ja
tolgendusviisid on voimalikud (vt ibid.),> kuid motiiv Leviatani liha s66misest
on inspireerinud hilisemas pdrimuses esinevat motiivi messiaanlikust ban-
ketist, millel osalejatele pakutakse Leviatani ja Behemoti liha.

Ps 104:24—26:

ISSAND, kuis on kiill su tegusid palju!
Sa oled nad kéik targasti teinud.
Maa on tais sinu looduid.

Siin on meri, igati suur ja lai -

seal on saalijaid liles arvamata,
pisikesi loomi koos suurtega;

Maetagused 92 121



Jaan Lahe

seal liiguvad laevad,
seal on Leviatan, kelle kujundasid endale mangida.?’

Erinevalt psalmist 74 on psalm 104 oma vormilt iiksikisiku {ilistuslaul
(Allen 1983: 28). Psalm 104 on loomishiimn, millele on leitud paralleele Egip-
tuse pdikesele pithendatud hiimnidest ja ka iihest Mesopotaamia hiimnist. Ent
vorreldes nimetatud hiimnidega on psalmis 104 pdike “demiitologiseeritud” —
taeiole siin jumal, vaid Jumala loodu (vt Allen 1983: 28). Lahimaks paralleeliks
psalmile on siiski mitte Vana Lahis-Ida hiimnid, vaid 1Ms loomislugu (Allen
1983: 30—31). Psalmi erinevad osad pdrinevad eri ajastutest, kuid dateerin-
gud on ddrmiselt kdoikuvad. Pohipsalmis on tdodeldud vanemaid fragmente,
mis kirjeldavad teofaaniat ja seda, kuidas Jumal hoolitseb koige eest veega
(Ps 104:2—4, 1011, 133, 14a—c, 32). Fragmendid voivad parineda lausa kuning-
riikide ajast ja on suguluses teofaaniatega sellistes psalmides nagu 18 voi 97
(vt Loretz 1979: 109; Spieckermann 1989: 22; Seybold 1996: 408-409; Hossfeld
& Zenger 2008: 88). Ka pohipsalmi peetakse monikord kuningate ajast pari-
nevaks (Spieckermann 1989; Miiller 2008). Seevastu Klaus Seybold (1996: 409)
peab psalmi tervikuna eksiilijargseks, Hossfeld peab aga pohipsalmi eksiili-
aegseks (Hossfeld & Zenger 2008: 88).

Arvukate Jumala loodud asjade ja olendite hulgas esineb siin psalmis 26 ka
Leviatan, kelle kohta Artur Weiser iitleb, et ilmselt peitub tema nime taga vana
miitoloogiline kujutlus kaosedraakonist kui iirgmere kehastusest (Weiser
1979: 458). Kuna psalmilahimaks paralleeltekstiks on 1Ms loomislugu, kuulub
Leviatan ndhtavasti “suurte mereloomade” hulka, kelle loomisest radgitakse
1Ms 1:21. Psalmist soovib vastanduda psalmis 74 leiduvale arusaamale, justkui
oleks Leviatan JHVH-le ohtlik. Vastupidi — Leviatan on siin lihtsalt {iks Jumala
loodud olenditest, kelle ta 16i pelgalt mangimiseks. Leviatan on niiiid tema
enda looming, mitte tema vaenlane (Sneed 2022: 59). Hans-Joachim Krausi
sonul on JHVH muutnud Leviatani oma koduloomaks (Kraus 1978: 104). Selle
pildi tahendus on selge — Loojana on JHVH nii suur ja vagev, et tema kdrval ei
ole kohta kaosekoletisel. Kui Gerhard von Rad vaditis, et 1. Moosese raamatu
loomislugu demiitologiseerib taeva, maa ja taevakehad, st votab neilt jumaliku
loomuse, mis omistati neile Vana Ldahis-Ida maailmapildis,® siis voib 6elda, et
psalm 104 demiitologiseerib (lisaks pdikesele) ka Leviatani — vagevast kaose-
koletisest saab vaid liks loodud olend teiste seas.

Js 27:1:

Sel pdeval nuhtleb Issand oma terava, suure ja tugeva médgaga
Leviatanit, p6genevat madu, ja Leviatanit, keerdunud madu, ja tapab
meres lohe.?®

Js 27:1 on kohtukuulutus kaose joudude kohta, kelle ilmumisvorm on Levia-
tan. Kuna salmis kasutatakse ilmselgelt parallelismus membrorum’it, ei pea

122 www.folklore.ee/tagused



Piibli folkloorist ning selle retseptsioonist juudi, kristlikus ja gnostilises parimuses

arvama, nagu Hans Wildberger, et siin on juttu kaosejoudude kahest erinevast
ilmumisvormist, Leviatanist ja lohest (Wildberger 1978: 1002). Kuid et Js 27
tervikuna on prohveteering, mis rdaagib kohtust Iisraeli/Juuda vaenlaste iile
ja Iisraeli/Juuda vabastamisest, ndib Leviatan selles kontekstis olevat mitte
ainult kaosekoletis, vaid ka Iisraeli/Juuda vaenlase metafoor — vdib-olla on
selleks assiilirlased, kuid toendolisemalt Egiptus; samas voib see viidata ka
Babiilooniale voi Pdrsiale (Sneed 2022: 61; vt ka Wildberger 1978: 1003). John
D. W. Watts arvab, et prohveteeringus on Leviatan samastatud mereriik Tiii-
rosega (Watts 1985: 348—-349). Tdpsustamist ei vdimalda tosiasi, et Jesaja apo-
kaliipsise tekkeaega on raske dateerida (Wildberger 1978: 1003)3° Paljud tead-
lased on nimetanud seda kirjakohta miiiitilise siindmuse historiseerimiseks
vOi Leviatani demiitologiseerimiseks (Sneed 2022: 61): merekoletis Leviatan
on muutunud metafooriks (Sneed 2022: 62). Vddrib aga tahelepanu, et Levia-
tan, r:n [tannin] ja madu on siin teineteisega paralleelsed. “Pdgenev madu”
voib viidata pdgenevale vaenlasele. “Keerdunud madu” tdhendab téendoliselt
vaanlevat madu, kuid voib osutada ka uroborose (oma saba neelav madu) siim-
bolile (Sneed 2022: 66). Gordoni sonul on huvitav, et Jesaja 27:1 kujutab voitu
Leviatani iile eshatoloogilise siindmusena — see toimub “sel pdeval”, st pde-
val, mil hea voidab 16plikult kurja ja maailm saab nautida igavest taiuslikkust
(Gordon 1966: 2). Viimast tolgendust pooldab ka H. Wildberger, kes juhib tahe-
lepanu seigale, et Js 27 on osa nn Jesaja apokaliipsisest, mis koneleb rahvaste
saatusest tulevikus (Wildberger 1978: 1001-1002).

Nagu Behemoti etiimoloogia, ei ole ka Leviatani etiimoloogia selge. Wil-
helm Gesenius oletab, et nimi 10217 [liwayatan] tuleneb tiivest 7> [10h] — “kee-
rutama; ithendama” — koos omadussdnalise sufiksiga -1, ning selle otsene
tahendus oleks “punutud, keerduv, rullikeerdunud” (Gesenius 1962: 382).
Kangi arvates tuleneb nimi “Leviatan” tiivest »» [léw1], mis tdhendab “vaan-
lema, keerduma”, ning selle tahendus on “see, kes vddnleb” (Kang 2017: 172).
Stephen Vicchio tuletab selle semiidi tiivest m> [16t], mis on seotud teguso-
naga “keerama” voi “kerima” (Vicchio 2020: 279). Teine voimalik tahendus
on “jargnema, iimbritsema” v6i omadussénana “pdrjalaadne” véi “ronga-
kujuline”. See seostuks valjendiga na ) [nahas bariah — “pdgenev madu”],
mida kasutatakse Js 27:1 Leviatani paralleelina — nii et “selle saba on pidevalt
pogenemas... omaenda hammustava suu eest”. Nagu eespool nimetatud, viitab
see tolgendus ideele maost voi draakonist, kes ajab taga voi neelab omaenda
saba — sarnaselt uroborose siimbolile (Sneed 2022: 48—49). Leviatani nime
tuletamine ugaritikeelsest sonast Itn, mida hadldati lotan ja mis tahendab
lohet, pole leidnud laiemat omaksvottu (Watts 1985: 346), kuigi sisuliselt on
tema ndol tegemist lohemaoga.

Kokkuvotlikult voib 6elda, et Behemoti ja Leviatani roll Piiblis ei ole vordne.
Kui Behemot ilmub vaid korra Jumala loodud vageva olendina (Iiob 40:15—
24), siis Leviatan esineb viies kohas ja erinevates rollides: Ps 74 ja Js 27:1 on
ta kaosekoletis ja Jumala vaenlane, nii et teda véib nimetada lausa “kurjuse

Maetagused 92 123



Jaan Lahe

stimboliks” (Gordon 1966); Ps 104 ja Ii 40 on ta lihtsalt Jumala loodud olend —
kas Jumala mangukann (Ps 104) voi Looja vde ilmutus (Iiob 40). Jargnevalt
vaatleme, kuidas teisenesid Behemoti ja Leviatani kuju Piibli jargse aja juudi,
kristlikusja gnostilises parimuses ning kuidas nende kujude arengut on maju-
tanud Piibli parimus.

2. BEHEMOT JA LEVIATAN JUUDI PSEUDOEPIGRAAFILISES KIRJANDUSES

Juudi pseudoepigraafilises kirjanduses* esinevad Leviatan ja Behemot koos
kolmel korral: 4. Esra 6:49—52; 2. Baaruk 29:4; ja 1. Eenok 60:7-10, 24. Vaat-
leme neid tekste ldhemalt.

4. Esra 6:49—52 radgitakse sellest, kuidas Jumal jagas vahetult parast vee-
uputuse taandumist dra maa kahe enda loodud olendi, Behemoti ja Leviatani
vahel, kellele Jumal oli pannud ka nimed. Algselt elasid nad korvuti, kuid kuna
kuivaks saanud maad oli veel vahe, ei mahtunud nad molemad sinna dra, mis-
tottu Jumal andis kuiva maa — koha kus on tuhat mdge — elupaigaks Behemo-
tile ja pani Leviatani elama merre. Loigu 10pus 6eldakse, et Jumal sdilitas need
loomad selleks, et ta voiks nad anda s60giks neile, kellele ta soovib ja millal ta
soovib.

4. Esra raamat on dateeritud aega pdrast Jeruusalemma ja selle templi
hadvitamist (70. a pKr) (Sneed 2022: 131; Metzger 1983: 520 pakub dateeringuks
u 100. a pKr). Viidatud 16ik viitab kindlasti omakorda “suurtele merekoletis-
tele” (o»171n), kelle loomist nimetatakse 1Ms 1:21 (Whitney 2006: 32). Viide sel-
lele, et Behemotile on madratud kuiv ja mdgine maa-ala, viitab nii Ii 40:20,
kus deldakse, et mded varustavad Behemoti toiduga (“méded kannavad puitu
talle”), kui ka loomadele, kes seal mdngivad (Sneed 2022: 131). Tekst kirjeldab
Behemoti asupaika kui “paika, kus on tuhat mdge”. See viitab psalmile 50:10b,
kus esineb vdljend “kariloomad (772 — boahéma) tuhande mae peal” (Whit-
ney 2006: 38). Kommenteerides viidatud 16iku 4. Esra raamatust, iitleb Sneed
(2022: 132-133):

Huvitav on see, et mélemad olendid naivad olevat loodud kuuendal
pdeval (1Ms 1:24) koos teiste maismaaloomadega. Siiski kirjeldatakse
Behemoti kui kahepaikset (liob 40:21-23), kes suudab liikuda nii

maal kui vees (Jordanis). Et nii Behemot kui ka Leviatan pdrinevad
[6ppkokkuvdttes veest voi merest, on ootuspdrane, sest lirgsed veed
on aine, millest tilejadnud kosmos loodi, ning need esindavad kaose ja
korratuse olemuslikku loomust.

William K. Whitney sonul on 4. Esra 6. ptk salmi 50 kodige tahelepanuvaar-
sem joon selle rohuasetus nii Leviatani kui ka Behemoti parinemisele veest.
Leviatan on siin kiill mere- ja Behemot maismaaloom, kuid mélemad on tek-
kinud siis, kui Jumal 16i veeloomad. Whitney arvates voib Ii 40:21-23 kajastada

124 www.folklore.ee/tagused



Piibli folkloorist ning selle retseptsioonist juudi, kristlikus ja gnostilises parimuses

sarnast parimust — seal lebab Behemot soos lootoste, pilliroo ja pajude keskel.
Behemoti ja Leviatani parinemine veest on Whitney arvates osa iseseisvast
parimusest, millele viidatakse 4. Esra 6:49 ja 52, enne kui see lisati praegu-
sesse konteksti (Whitney 2006: 37).

2. Baaruk 29:4 raagib sellest, kuidas Behemot tuleb vidlja oma asupaigast
ja Leviatan tuleb vidlja merest. Jumal iitleb nende kohta, et nad on “kaks suurt
elukat”, kelle ta 16i “loomise viiendal pdeval” ning et nad “saavad toiduks koi-
gile, kes on alles jaanud”, s.t alles jdanud parast maad tabanud apokaliiptilisi
katastroofe.

2. Baaruki raamat on Kkirjutatud oletatavasti varsti pdrast eelmainitud
Jeruusalemma katastroofi (Kljin 1983: 617). Baaruki raamatu see osa, millest
parineb referereeritud koht, valmistab lugejat ette kiisimuseks, kuidas Jumal
viib I6pule selle, mida ta loomisel alustas. Behemot ja Leviatan ndivad ka siin
elavat eraldi valdkondades, kusjuures Leviatan on seotud merega. Mdlemast
loomast “saavad inimeste, s.t diglaste juutide kulinaarse iha objektid” (Sneed
2022: 138).

Nagu on ndidanud Whitney, sarnaneb 2. Baaruk 29:4 markimisvaarselt
4. Esra 6:49—-52-ga: molemas mainitakse Leviatani ja Behemoti Jumala loo-
mistoo kontekstis viiendal pdeval. 2. Baaruki raamat titleb selgesonaliselt, et
need koletised loodi. Ka 4. Esra raamat vihjab sellele, paigutades Leviatani ja
Behemoti traditsiooni loomiskonteksti. Molemad tekstid margivad, et olendid
sailitati selleks, et neid hiljem toiduna kasutada. Molemas viidatakse ka nende
asukohale voi elupaigale. Erinevused kahe 16igu vahel on vdikesed. Loomise
kiisimusele lisaks sisaldab 4. Esra raamat konkreetseid viiteid sellele, et Jumal
andis neile nimed?? ja viitab nende lahutamisele. Kui need kaks viidet korvale
jatta, erineb elementide esinemisjdarjekord molemas ldigus vaid vahesel maa-
ral (Whitney 2006: 40—-41).

Kolmas tekst selle teema kohta on 1. Eenoki raamatus, kus peaingel Mii-
kael raagib Noale pdevast, mil eraldatakse kaks koletist — iiks neist, emane
nimega Leviatan, et ta elaks “ookeani siigavikus veeallikate kohal” ja teine,
isane nimega Behemot, kes elab nahtamatus kdrbes, mille nimi on Dundain
ning mis asub Eedeni aia idakiiljel — seal, kus elavad valitud ja diglased. Noa
palub, et ingel nditaks talle, kui voimsad need koletised on, kuidas nad eraldati
ja oma elukohta paigutati — iiks ookeani siigavustesse ja teine kuiva korbesse.
Ingel, kes oli koos Noaga, iitles talle, et “need kaks koletist on valmistatud ette
Issanda suure pdeva jaoks, mil neist saab toit”.

Esimene Eenoki raamat on sdilinud ainult vanaetioopiakeelses tolkes ning
selle erinevad osad on dateeritud erinevatesse aegadesse (vt Kaiser 2000:
64—67). Teadlased jagavad selle teose iildiselt viieks suuremaks osaks, mil-
lele on lisatud moningat materjali. Neid osi peetakse sageli algselt iseseisva-
teks teosteks, mis parinevad laiemast Eenoki traditsioonist. 1. Eenoki raamatu
erinevad osad on pika protsessi tulemus, mille kdigus liideti palju erinevaid
parimusi (Whitney 2006: 45). Raamatu teist osa (37:1-71:17), milles esinevad

Maetagused 92 125



Jaan Lahe

Leviatan ja Behemot, nimetavad uurijad “Eenoki tdhendamissonadeks” voi
“Eenoki moistujuttudeks” (Whitney 2006: 46).

Leviatani ja Behemoti teema 1. Eenoki raamatus algab 60:7, kus viidatakse
nende kahe olendi eraldamisele. Nad on sootunnuslikult vastandid: Leviatan
on emane ja Behemot isane. Whitney sonul on tdhelepanuvdirne, et Behe-
moti, keda tahistab grammatilises mottes naissoost sona, kujutatakse isa-
sena. Leviatanit, keda samuti grammatiliselt tahistab naissoost sona, kuju-
tatakse seevastu emasena. Traditsioon, mille kohaselt Leviatan ja Behemot
moodustavad soolise paari, on ainukordne — seda ei esine kusagil mujal
Piiblis, pseudoepigraafilises ega rabiinlikus kirjanduses (Whitney 2006: 61).
Sneed madrgib, et huvitav on see, kuidas loomade eraldamine, mis algselt oli
irgne, s.t loomise ajal toimunud stindmus, on siin saanud eshatoloogiliseks,
s.t10puajal toimuvaks stindmuseks (Sneed 2022: 139). Behemot ndib olevat ela-
nud korbes Eedeni idakiiljel. Kdrb on kaootiline valdkond, sarnaselt merega.
“Tohutu korbe” nimeks, kus elab Behemot, on etioopia keeles “Dundayin”.
Jozef Tadeusz Milik on oletanud, et see vastab korbe nimele, kuhu 1. Eenoki
10:4 jargi heidetakse madssuline ingel Azazel (Whitney 2006: 54). Leviatani
elupaik on 1. Eenoki raamatu 60. peatiikis “ookeani siigavik veeallikate kohal”.
Kuigi see on vorreldav 4. Esra ja 2. Baaruki raamatu viidetega, pakub 1. Eenoki
raamatus toodud kirjeldus palju rohkem iiksikasju. Toendoliselt viitab see
1. Moosese 7:11 mainitud “siigavuse allikatele”, mis esinevad veeuputuse
alguse kontekstis. Seega asub Leviatani asupaik mere algallikal. Seda tradit-
siooni tunnevad ka rabid, kes kujutavad Leviatanit lebamas sligavuse peal voi
kohal (Whitney 2006: 52—53).

Kokkuvotteks voib delda, et kdik kolm kasitletud teksti esinevad sarnases
kontekstis: 4. Esra raamat, 2. Baaruki raamat ja 1. Eenoki raamat esindavad
niinimetatud “voitluse ja pidus66gi traditsiooni” (“the Combat-Banquet tradi-
tion”), mille kohaselt saavad Behemot ja Leviatan aegade 16pus diglastele toi-
duks (Whitney 2006: 31). Selle traditsiooni pdritolu tuleb otsida artikli alguses
esitatud piiblitekstidest: Behemoti ja Leviatani loomine suurte mereelukatena
(kellest iihest saab Jumala tahtel maismaaloom) tuleb otsida loomisloost, kus
1Ms 1:21 rddgitakse suurte mereelukate loomisest, nende eraldamisest ja maa-
ramisest vastavalt kuivamaa- ning veeelanikuks 1Ms 9:10—-11, kus on juttu vete
(=mere) ja kuiva maa eraldamisest ning Leviatani liha s6omist tuleb otsida
eelpool kasitletud tekstist Ps 74:14a. Et koletiste liha siilia saaks, tuleb nad
esmalt tappa ning on ilmne, et ka nende tapmise taustaks on Piibli parimus:
Js 27:1 ja Ps 74:12 jj raagivad Leviatani ja lohede voitmisest Jumala poolt. Vii-
mane on paralleel vee ja kuiva maa eraldamisele loomises, sest Leviatan, kelle
Jumal voidab, kehastab ulgumerd, mis on iihtlasi loomiseelse kaose kehas-
tus. Motiiv, et Behemot elab magedes, pdrineb Ii 40:20, kus deldakse, et mded
varustavad Behemoti toiduga; motiiv Leviatanist kui vee-elanikust parineb
Vana Testamendi tekstidest, kus teda seostatakse merega (Ps 74; Ps 104; Js 27)
ning motiiv Behemotist, kes samuti pdarineb veest, ilmselt Ii 40:21-23, milles

126 www.folklore.ee/tagused



Piibli folkloorist ning selle retseptsioonist juudi, kristlikus ja gnostilises parimuses

Behemot lebab soos lootoste, pilliroo ja pajude keskel. Nonda {ihendab Behe-
motist ja Leviatanist jutustav parimus juudi pseudoepigraafilises kirjanduses
endas erinevad Piibli traditsioonid ja motiivid.

Lisaks nimetatud kolmele tekstile esineb pseudoepigraafilises kirjanduses
Leviatan ka eraldi, kusjuures talle omistatakse kosmoloogiline funktsioon.
Sellises funktsioonis esineb ta “Aabrahami apokaliipsises” ja teoses “Jaakobi
redel”. Esimeses teoses, Ap Aabr 10,10, iitleb Jumal, et talle on antud iilesandeks
taltsutada Leviatanid, sest tema kaudu vaibub iga roomaja riinnak ja dhvar-
dus. Samas teoses, Ap Aabr 21,4 rdagib Aabraham, et ta ndagi merd ja selle saari
ning mereloomi ja kalu. Samuti ndgi ta ka Leviatanit ja havingut, mille too oli
maailmale toonud. Teoses “Jaakobi redel” 6:13 (pikk versioon 6:3) 6eldakse, et
rahvas kisendab Issanda poole ja Issand kuuleb neid ning valab oma viha valja
merelohe Leviatani peale ning ja surmab moodgaga Falkoni, sest tema tilbus
dratab Jumala viha.

“Aabrahami apokaliipsis” on juudi paritoluga teos, mis on kirjutatud 1. voi
2. sajandil pKr. Tdendoliselt on see tekkinud Palestiinas (Rubinkiewicz 1983:
683), kuid teos on sdilinud vaid vanaslaavikeelses tolkes (Whitney 2006: 59;
Sneed 2022: 164). Apokaliipsis loodi algselt aramea voi heebrea keeles ning tol-
giti hiljem kreeka keelde, kustkaudu see leidis tee slaavi kirikukirjanduse kor-
pusesse (Whitney 2006: 59). Raamatu teises pooles leidub kaks viidet Levia-
tanile. Esimene pdrineb ingel Iaoelilt3* kellele on omistatud jumaliku nime
vagi ja kes on Jumala poolt ldkitatud julgustama Aabrahami teekonnale Moria
madele, et ohverdada oma poeg lisak. Viide Leviatanite (mitmuses!) taltsuta-
misele ndib vdljendavat muret maailma telje (axis mundi) stabiilsuse pdrast.
Taoeli voim Leviatanite iile viitab tema kontrollile maiste roomajate iile, osu-
tades ktoonilise traditsiooni esiletdusule. Kdesolevas kontekstis tdahistavad
“Leviatanid” toendoliselt nii Behemoti kui Leviatanit. Peatiikkides 19—21 saab
Aabraham veel iihe ndgemuse, mis sarnaneb teistele apokaliiptilistele ilmu-
tustele. Markimisvadrne on, et 21:4 kirjelduses ndib kogu kosmos toetuvat
Leviatani seljale, osutades ihtaegu nii kosmilisele stabiilsusele kui ka ohule,
mida kujutab endast Leviatani iga voimalik liikumine, tuues sisse ebastabiil-
suse dimensiooni (Sneed 2022: 164). Ka “Jaakobi redel” on apokaliiptiline teos,
mis on sdilinud samuti tiksnes vanaslaavi keeles, kuid on kirjutatud algselt
kreeka keeles ning dateeritakse 10. sajandisse pKr (Sneed 2022: 164-165).

Mark R. Sneed kommenteerib Leviatani rolli “Jaakobi redelis” jargmiselt:

Eshatoloogiliste markide seas, mille Jumal juutide réhujate peale
vallandab, on roomajad, surmatoovad olendid ja maavdrinad -

kéik ktoonilised elemendid. Leviatani llitiasaamine tahistab uue
korra saabumist, mil Jumala rahvas saab oma tasu, samal ajal kui
rohujad surevad. Leviatani hdvitamine saab seega uue, stabiilse,
eshatoloogilise maailma aluseks. Selles méttes kuulub see axis mundi
traditsiooni (Sneed 2022: 165).

Maetagused 92 127



Jaan Lahe

Whitney arvates on Leviatani vagi dhvardava ja pealetungiva kaose siimbol.
Nii roomaja oma ktoonilise vaega kui ka maavdrin oma ettearvamatu raevu-
kusega toimivad selle ohu maiste vdljendustena (Whitney 2006: 89).

Kuigi “Aabrahami apokaliipsis” ja “Jaakobi redel” kasitlevad koletis Levia-
tanit erinevalt, ndivad molemad teosed toetuvat iihisele traditsioonilisele
arusaamale temast. Selle arusaama kohaselt on Leviatan kaosejoudude miiii-
tiline kehastus, kes dhvardab kehtivat maailmakorda I6hkuda. Molemas teo-
ses on just Jumala tegutsemine see, mis ohu kontrolli alla saab (Whitney 2006:
90—91).

Kokkuvotlikult voib 6elda, et erinevalt Behemotist, keda pseudoepifraafi-
lises kirjanduses mainitakse vaid kolm korda (alati koos Leviataniga), naudib
Leviatan ka piiblivalises kirjanduses suuremat populaarsust, mis tal on olnud
juba Piiblis (vt eespool: iiks Behemoti mainimine vs. viis Leviatani mainimist).
Whitney arvates jagunevad pseudoepigraafilised kirjutised kahe erineva tra-
ditsiooni vahel: 4. Esra raamat, 2. Baaruki raamat ja 1. Eenoki raamat esin-
davad “vditluse ja pidus6ogi traditsiooni”, mille kohaselt saavad kaks looma
aegade lopul toiduks digetele. See on seotud motiiviga suurest messiaanlikust
banketist, mida kasitlevad rabiinlikud allikad (vt jargmine alapeatiikk) ning
mis kajastub ka Uues Testamendis (vt ndit Jeesuse tdhendamissona suurest
pidus6ogist Lk 14:15—24, samuti nt Lk 13:29). Leviatani liha s66giks andmine,
millest radagib Ps 74, on siin laiendatud ka Behemotile ning seostatud mes-
siaanliku banketi motiiviga. “Aabrahami apokaliipsis” ja “Jaakobi redel”, mis
radgivad vaid Leviatanist, kujutavad teda kosmoloogilises rollis. Selle tradit-
siooni kohaselt on koletisel selge seos maailma teljega (axis mundi) — miiii-
tilise maailma keskpunktis oleva teljega, mille imber paigutuvad maailma
erinevad osad, sealhulgas taevad ja planeetide sfadarid. Nagu on ndidanud
Mircea Eliade, on kujutlus maailma keskmest erinevates variatsioonides tun-
tud rahvusvaheliselt ning seda kohtab paljudes ka ajaliselt ja ruumiliselt iiks-
teisest kaugetes kultuurides (Eliade 2017: 429—-433). Kui pseudoepigraafilises
kirjanduses arendatakse iihest kiiljest edasi juba Piiblis leiduvaid motiive (vt
eespool: Behemoti ja Leviatani loomine koos “suurte mereelanikega”, Behe-
moti seos mdgedega, mille aluseks on Ps 50:10b, kus esineb valjend “kariloo-
mad (7»n2) tuhande mde peal” ja Ii 40:20, kus 6eldakse, et mded varustavad
Behemoti toiduga, Leviatani jatkuv seos merega, Jumala vditlus Leviataniga,
Leviatani voitmine kui eshatoloogiline siindmus, Leviatani tapmine ning ta
liha s60mine), ilmuvad siin ka uued motiivid, mida Piiblis ei leidu. Nendeks
on Behemoti ja Leviatani lahutamine teineteisest, mille aluseks on kindlasti
mere ja kuiva maa lahutamine 1Ms loomisloos, Leviatani liha andmine valitu-
tele/Gigetele on modifikatsioon 74. psalmis leiduvast motiivist, mille kohaselt
tema liha antakse siilia “meresditjale rahvale” voi kérbelanikele/kdrbeloo-
madadele (vt eespool), Behemoti ja Leviatani erinev sugu, Leviatanite esi-
nemine mitmuses, kuid mis koige olulisem, Leviatani seos kosmilise maail-
makorraga. Piiblis seda motet eksplitsiitselt ei vdljendata, kuid implitsiitselt

128 www.folklore.ee/tagused



Piibli folkloorist ning selle retseptsioonist juudi, kristlikus ja gnostilises parimuses

voib selle sealt tuletada, kuna loomiseelne kaos, mida esindab ulgumeri juba
1Ms loomisloos (vt 1Ms 1:2), on korrastatud maailma vastandi, iirgalgse kaose
kehastus ning seega eksisteerib kaudne side Leviatani ja maailmakorra vahel.
Piiblis puudub ka idee havingust, mille pohjustab Leviatan (mistottu Jumal
peabki ta voitma), kuid arvestades Leviatani rolli kaost kehastava ulguveega
on seegiimplitsiitselt Piiblist tuletatav (Jumal kaitseb maailma kaose joudude,
sh mere eest, millele ta on seadnud piirid: vt nt Ii 38:8—11, Op 8:29, Ps 104:6—
9)3> “Aabrahami apokaliipsises” on esmakordselt toodud vdlja ka Leviatani
positiivne side maailmakorraga — Ap Aabr 21:4 kirjelduses ndib kogu kosmos
toetuvat Leviatani seljale. Viimast aspekti on arendatud edasi rabiinlikus tra-
ditsioonis, mida vaatleme jargnevalt.

3. BEHEMOT JA LEVIATAN RABIINLIKUS KIRJANDUSES

Behemot ja Leviatan ja esinevad nii koos kui eraldi sageli ka rabiinlikus kir-
janduses3® William K. Whitney jaotab need tekstid jargmiselt:

Esimene riihm hélmab eri ajastutest ja allikatest parinevaid tekste,
mis kdsitlevad nende kahe olendi meeletut s66giisu ja janu. Teine
kujutab Leviatani (ja voib-olla ka Behemoti) kohta kosmilises korras.
Koige ulatuslikum materjal kuulub kolmandasse riihma, mis kasitleb
nende kahe olendi rolli viimseil pédevil, eshatoloogilises vditluses ja
messiaanlikul pidus66maajal. (Whitney 2006: 98)

Jargnevalt vaatame neid kolme teemat kasitlevaid tekste lahemalt.

3.1. Behemoti ja Leviataniisu ja janu
Mitmes juudi tekstis rohutatakse Leviatani suurt janu. Nii kiisib 3. Baaruki
raamatus raamatu nimitegelane ingli kdest, kui suur on mao ehk Leviatani
koht, millele ingel vastas, et “tema koht on pdrgu” ning et see on nii suur, kui
kaugele kolmsada meest suudab visata koormat. See seletab, miks Leviatan
suudab juua iihe kiilinra jagu vett merest (3. Baaruk 5:1—-3). Babiiloonia Tal-
mudis, traktaadis “Baba Batra”, radgitakse sellest, et Jordani jogi saab alguse
Panease koobastest, labib Sibkayi ja Tiberiase jarve ning voolab edasi suurde
merre, kust ta jatkab teed, kuni paiskub Leviatani suhu (b. Baba Batra 74b).
Kommeteerides viimast teksti, iitleb Sneed, et tegemist on tannaiitliku
tekstiga ajavahemikust 10—220 pKr, mis pohineb Iiobi raamatu 40:23-1 (“...
on tugev jogi, ta ei page, tunneb end kindlalt, kui see murrab ta suhu”). Kaks
rabi arutlevad selle iile, kas Jordan voolab Leviatani voi Behemoti suhu, kuna
Ii 40:23 6eldakse, et jogi voolab suhu, Behemoti kohta; teine neist pakub lahen-
duseks siinteesi. Huvitaval kombel, kui eelnevas traditsioonis keeldub mere-
viirst vee neelamisest, siis Leviatan seda siin just teeb.

Maetagused 92 129



Jaan Lahe

On ka mitmeid tekste, mis keskenduvad Leviatani asemel Behemotile ja
rohutavad tema suurt kasvu ning ndlga ja janu. Nii deldakse teoses “Pirke
de-Rabbi Eliezer”, et kuuendal pdeval toi Jumal maa seest esile looma (Behe-
moti), kes lebab tuhandel kiinkal ning et ta joob Jordani vett, mis timbrit-
seb kogu maad (Pirge R. EL 11:1—-5, vt Bormer-Klein 2004). Teoses Midras
“Bamidbar Rabba” iitleb Jumal, et ta on loonud looma, keda iikski inimene
ei suuda kiillaldaselt toita. See loom on Behemot, kes puhkab tuhandel kiin-
kal. Iga pdev kasvatavad need kiinkad tema jaoks loomi, keda ta s66b ning ta
joob Jordani joe vett, neelates alla iihe lonksuga vee, mis voolab Jordanist 1abi
kuue kuuga (Midras Bamidbar Rabba 21:18). Nagu litleb Sneed, pohineb parimus
kiingastest kui Behemoti eluapiagast psalmil 50:10 (Sneed 2022: 132), kus on
juttu kariloomadest “tuhandeil magedel”, kes kuuluvad (nagu metsloomadki)
Jumalale.

3.2. Leviatani koht kosmilises korras
Whitney analiiiisib mitmeid 8.—12. sajandist pdrit juudi tekste, mis esitavad
maailmatelje (axis mundi) traditsiooni kolme variatsiooni. Need on:
1. Leviatan ise on maailmatelg;
2. Leviatan moodustab maailmaruumi timbritseva kosmilise ringi
(circuitus mundi);
3. Leviatan on alus, millele maailmatelg toetub (Whitney 2006: 118).

Ettekujutus Leviatanist kui madudest, kes timbritseb universumit, haakub
uroborose — oma saba s60va mao — kujundiga, mis on universaalne ja sageli
maagiline stimbol. Selle mote sobib hasti ka Egiptuse hiidmao Apophisega, kes
piitiab neelata pdikest selle disel teekonnal allilma. Samuti seostub see heebrea
ettekujutusega lirgvetest (o; [yam], 773 [nahar], oinn [tohom]), mis timbritsevad
maailma. Need veed kehastavad kiill kaost ja korratust, ent samas on just neist
maailm loodud — nad on potentsiaalselt stabiilne alus, millest universum esile
touseb. Sneed naeb selles ambivalentset siimbolit:

Ja just seda ootamegi koletistelt: nad kannavad endas nii loomise
ja véimalikkuse kui ka havingu algeid. Nad voivad sama hasti piire
kindlustada kui neid lammutada. (Sneed 2022:163)

Mitmetes gaoni ajastu (590—1050 pKr) juudi tekstides omistatakse Leviata-
nile kosmoloogiline tadhendus. Neist varaseim, Pirke de-Rabbi Eliezer’i 9. pea-
tiikk (u 8. sajand), kirjeldab maailma loomise kontekstis Leviatanit (kelle
kohta kasutatakse vdljendit n2 wny — nahas bariah) loomist viiendal loomis-
pdeval. Jumal 16i ta vetest ning ka looduna on tema asupaik “alumistes vetes”.
Tema kahe uime vahel seisab maa keskne ithendustelg (ypnz mx127-ha-bar?’ah
ha-ttigiin).

130 www.folklore.ee/tagused



Piibli folkloorist ning selle retseptsioonist juudi, kristlikus ja gnostilises parimuses

Leviatani seostamine maailma teljega selles traditsioonis on Whitney hin-
nangul kaheplaaniline. Uhest kiiljest paigutab see seos ta kosmilise korra
keskmesse — ta on ainus piisiv ja kindel punkt kaootiliste vete keskel, millele
kosmos voib rajatud olla. Teisalt eeldab positsioon maailma telje stabiilse alu-
sena tema paiknemist kosmilise korra ddarmistel piirialadel. Leviatani limi-
naalne roll kosmoses ilmneb Midras Aseret Had-dibberot’i (u 10. sajand pKr) sis-
sejuhatavas osas, kus 6eldakse, et Jumala loodud maailma timbritseb meri ja
kogu maailma haaravad enda embusse Leviatani uimed. Leviatani kohta 6el-
dakse seal veel, et ta elab alumistes vetes ja on seal otsekui vaike kala suures
meres (vt Whitney 2006: 117).

3.3. Behemoti ja Leviatani roll viimseil paevil, eshatoloogilises vaitluses ja
messiaanlikul pidus66mingul
Nagu eelpool nimetatud juudi pseudoepigraafilistes teostes, saavad Behemot
ja Leviatan tihe juudi haggada traditsiooni kohaselt aegade 16pul odigete toi-
duks suurel pidus6dgil, mille korraldab messias (Sneed 2022: 136-137). Vihjeid
sellele vGib leida juba Babiiloonia Talmudis (vt bBaba Batra 75a). Liturgilises
traditsioonis leidub ka motiiv Behemoti ja Leviatani omavahelisest voitlusest.
Sellest rddgitakse hiimnis, mis on tuntud nime all ‘agdamit, mida loetakse
pdeval, mil meenutatakse Toora andmist Moosesele [$ab{i‘6t]. Téendoliselt on
selle aluseks uskumus, et aegade 16pul toimub Jumala kosmiline voitlus Levia-
tani ja Behemotiga. Nendest viidetest Behemotile saab jdreldada kolme asja.
Esiteks on ta lirgne olend, maiste loomade kuningas. Teiseks ei ole inimesel
voimalik teda alistada. Kolmandaks naib, et Behemot ja Leviatan osalevad
mingit laadi kosmilises voitluses, milles Jahve nad molemad alistab.
Kokkuvottes esineb rabiinlikus parimuses motiiv Behemoti ja Leviatani
soomisest messiaanlikul banketil, mille juured peituvad Ps 74:14a, kus raa-
gitakse Leviatani liha s66misest. Kuigi juba pseudoepigraafilises “Aabra-
hami apokaliipsises” on Leviatanil kosmoloogiline funktsioon (vt eespool),
tuleb see rabiinlikus kirjanduses, kus Leviatan seostub maailma teljega, esile
veelgi tugevamalt (vt eespool). Uute teemadena lisanduvad rabiinlikus pari-
muses Behemoti ja Leviatani tohutu isu ja janu, mis on tuletatud nende hiig-
laslikest mootmetest ning kahe iirgeluka omavaheline voitlus, mis asendab
pseudoepigraafilises kirjanduses leiduva motiivi Jumala voitlusest Behemoti
ja Leviataniga. Erinevalt pseudoepigraafilisest parimusest asenduvad rabiin-
likus parimuses tirgolendite deemonlikud jooned positiivsete joontega (Behe-
mot ja Leviatan kui toit digetele; Leviatani roll kosmilise korra tagajana). Ent
varakristlikus parimuses ilmuvad need deemonlikud jooned vdlja uuesti ja
tugevnevad.

Maetagused 92 131



Jaan Lahe

4. BEHEMOT JA LEVIATAN VARAKRISTLIKUS PARIMUSES

Nii nagu juudi traditsioonis, esinevad Behemot ja Leviatan korduvalt kristli-
kus kirjanduses. Allpool uurime neid kahte olendit Uues Testamendis ja vara-
ses kristlikus kirjanduses.

41. Johannese ilmutusraamat
Ilm 13:1-8 ja 11-13 kirjeldab nagija Johannes olendeid, kelles paljud uurijad on
arvanud end dra tundvat Behemoti ja Leviatani:

Ma ndgin merest liles tulevat metsalist, kellel oli seitse pead ja
kiimme sarve, ning ta sarvede peal kiimme peaehet, ning ta peade
peal olid jumalateotuse nimed. Ja metsaline, keda ma nagin, oli
pantri sarnane ning ta jalad olid otsekui karul ning ta suu oli nagu l6vi
suu. Lohe andis temale oma vde ja oma trooni ja suure meelevalla.
Uks ta peadest oli nagu surmavalt haavatud, ent tema surmahaav
paranes. Kogu ilmamaa oli imestunud, kaies metsalise jarel, ning nad
kummardasid lohet, et ta metsalisele oli andnud meelevalla, ning
nad kummardasid metsalist ja litlesid: “Kes on metsalise sarnane

ja kes suudab temaga sédida?” Talle anti suu rddkida suuri asju ja
teotada Jumalat ning talle anti meelevald tegutseda nelikiimmend ja
kaks kuud. Ja ta avas oma suu Jumala teotamiseks, et teotada tema
nime ja tema telki — neid, kes viibivad taevas. Talle anti voli pidada
soda plihadega ja neid vdita, ning talle anti meelevald iga suguharu
ja rahva ja keele ja paganahdimu lile. Teda hakkasid kummardama
kéik, kes ilmamaal elavad, kelle nime ei ole maailma rajamisest
saadik kirjutatud tapetud Talle eluraamatusse. [---] Ma ndgin maast
liles tulevat teist metsalist, sel oli kaks sarve otsekui tallel ning ta
radkis nagu lohe. Ta tegi kdik esimese metsalise meelevallaga tema
ees ning ta tegi, et ilmamaa ja need, kes seal elavad, kummardaksid
esimest metsalist, kelle surmahaav oli paranenud. Ja ta tegi suuri
tunnustdhti, nénda et ta lasi ka tule taevast maa peale maha tulla
inimeste silme ees.?’

Esimene metsaline ilmub Johannese ilmutusraamatus kujul, mis on oma
olemuselt draakonlik (Ilm 12:3): tal on kiimme sarve ja seitse pead. Tema kuju-
tis iihendab endas Taanieli raamatu (7:4—6) kolme esimese metsalise — 10vi,
karujapantri — iseloomulikke tunnusjooni. Antud metsalisele omistatud voim
ja autoriteet ei ole talle kaasasiindinud, vaid need on talle antud lohe poolt —
sellelt, kes seisab vastamisi messiaanliku lapse ja tema ema, st lunastusloo
kesksete tegelastega. Kohtumine selle metsalisega tahendab seega kohtu-
mist lohe kui apokaliiptilise vastase esindajaga. Molema metsalise — merest
jamaast tdusva — taga seisavad kaose miiiitilised joud: Leviatan, kelle asupaik

132 www.folklore.ee/tagused



Piibli folkloorist ning selle retseptsioonist juudi, kristlikus ja gnostilises parimuses

on meri (Ilm 13:1-18, 11-13; vt Js 27:1; 1 Eenok 60:7; 4 Esra 6:52), ja Behemot,
kelle valitsusalaks on maa (1 Eenok 60:8; 4 Esra 6:51). Need kujundid ilmuvad
taas messiaanlikul ajal, nagu nagime 2 Baaruki 29:4. Traugott Holtzi tdlgen-
duse kohaselt ei konstrueeri Johannese ilmutusraamat suletud voi terviklikku
miiiiti, vaid rakendab pigem varasematest miiiiditraditsioonidest parinevaid
metafoore, et vdljendada ja tolgendada omaenda ajaloolis-kogemuslikku
tegelikkust. Metsaliste kirjeldused iihendavad seelabi piibellikke, miiiitilisi ja
ajaloolisi jooni, mis moodustavad hiibriidsed, raskesti mdaratletavad kujun-
did. Just nende madadratlematus ja kujutlusvoimele kdttesaamatus annab neile
tugeva numinoosse ning dhvardava mootme (Holtz 2008: 96—-97).

Sneed oletab, ka et Ilm 12:1-17 leiduva lohekuju taga peitub Leviatan. Kdes-
oleva artikli autori hinnangul on aga lohe samastamine Leviataniga selles
kontekstis vaid osaliselt pohjendatud. Lohe kujus on dratuntavad ka nn pat-
tulangemisloo (1Ms 3) mao tunnusjooned. Viimast on juba Saalomoni tarkuse-
raamatus (2:23—24) samastatud saatanaga. Lisaks on uurijad osutanud erine-
vatele vdlismojudele (Egiptuse, Kreeka [Python], India jt traditsioonid), ning
selles osas tuleb ndustuda Van der Kampi arusaamaga, kelle sonul: “see lugu
ei pdarine lihest konkreetsest miitidist, vaid jargib miitoloogilist struktuuri —
miliiiti naisest, lapsest ja lohest —, mis on tuntud kogu muistses maailmas”
(Sneed 2022: 96). Siiski on Ilmutusraamatu 12:1-17 visioonis kaks aspekti, mis
haakuvad hasti Leviatani kujuga: (1) ndagemuse eshatoloogiline kontekst ning
(2) veevool, mis purskub lohe suust (Ilm 12:15), vastates sisuliselt rabiinlikes
tekstides leiduvale Leviatani kujutamisele.

Koige silmatorkavam erinevus juudi traditsiooni ja Ilmutusraamatu vahel
seisneb selles, et [Imutusraamatus ei mainita Leviatanit ega Behemotit nime-
liselt ning molemad on tdielikult demoniseeritud. Sneedi hinnangul iseloo-
mustab just kahe metsalise demoniseerimine nende kristlikku kujutamis-
viisi. Selle tendentsi juured ulatuvad Septuagintasse (LXX), kus Leviatan
tolgiti sonaga Spaxwv [drakon] Ent see asjaolu iiksi ei selgita demoniseeri-
mist — kreeka miitoloogias ei ole draakonid tingimata kurjad olendid. Kind-
lasti on see suundumus saanud mojutusi Leviatani samastamisest paradiisiaia
maoga, keda on omakorda samastatud saatanaga. Ent Leviatani ja Behemoti
deemonliku iseloomu siigavamad juured ei pdrine siiski Septuagintast, vaid
Heebrea Piiblist — mitte liobi raamatust, mis annab neist kdige pohjalikuma
kirjelduse (vt eespool), vaid Js 27:1 ja Ps 74:12—19, kus Leviatan esineb Jumala
vastasena. Kristlikus traditsioonis on Leviatan kui Jumala vastane, kreeka
miitoloogia kurjad draakonid, paradiisiaia madu ja saatan sulandunud itheks
kurjuse kehastuseks.

4.2. Origenes, Nyssa Gregorios, Philippos Presbiiter ja Jeruusalemma
Kyrillos

Origenes (u 185—254 pKr) ndib samastavat nii Behemoti kui ka Leviatani draa-
koniga, mida ta kdsitleb saatana siimbolina. Kommenteerides LXX liobi 40:14

Maetagused 92 133



Jaan Lahe

(= MT 40:19) (“See on Issanda loomingu algus, loodud selleks, et tema inglid
teda pilkaksid”) ning seostades seda Johannese evangeeliumi 1:1-ga, vdidab
Origenes, et saatan oli esimene kehaline olend, kelle Jumal 16i (Sneed 2022:
98). Ta vaidab, et draakon vadris rohkem kui keegi teine aheldamist matee-
ria ja keha kiilge, kuna ta oli “langenud puhtast elust” (Origenes 1989: 53).
Siin on tegemist kujutlusega saatana langemisest taevast, hingede algsest
eemaldumisest Jumalast, mille kdigus kurat langes koige stigavamale. Ilmselt
reageerides kaasaegsetele teooriatele, mis vditsid, et kurat on loomu poolest
loodamatu, tdlgendab Origenes seda salmi “kirjeldusena kuradi langemisest
enne loomist mateeriavabast eksistentsist, mis muutis valtimatuks esimese
flilisilise keha vormimise — keha, mida inglid seejarel pilkasid...” (Sneed 2022:
98-99). Origenes on aga ka iiks esimesi kristlikke autoreid, kes samastab
Behemoti ja Leviatani hereetikutega. Nad on Markioni ja gnostikutest “heree-
tikute” Basilidese ja Valentinose siimboliks (Simonetti & Conti 2006: 215—216;
Sneed 2022: 117). See on hea ndide sellest, kuidas deemonlikke kujusid Piib-
list on rakendatud hereesiavastase poleemika teenistusse. Leviatan ilmub aga
Origenese teostes ka seotuna Kristusega. Ta tolgendas Iiobi 3:8b (‘“tema, kes on
valmis taltsutama suure merekoletise”) viitena Kristusele. Origenes samas-
tas merekoletise surmaga, kes neelab Kristuse, kuid keda Kristus omakorda
voidab. ITiobi 40:24—25 kirjeldust Leviatani taltsutamisest moistis Origenes
kui Kristuse voitu kuradi iile, keda ta nimetas massajaks voi pogenikuks. See
viitab LXX tdlkele, milles Iiobi 26:13 “vddnlev madu” voi “pdgenev madu” on
tolgitud kui “massuline draakon”, kusjuures LXX lisab siia séna “madssuline”
(dmootatng — apostatés) (Sneed 2022: 107).

Nagu Origenes, nii samastasid ka Nyssa Gregorios (u334—394) ja presbiiter
Philippus (5. sajand) Leviatani kuradiga ning ndgid Leviatani alistamises Kris-
tuse voitu kuradi iile (Sneed 2022: 108—109). Seevastu Jeruusalemma Kyrillos
(315—387) peab Leviatanit surma siimboliks. Selle ohu korvaldamiseks laskus
Jeesus Jordanisse, sisenedes koletise — surma — suhu, ning voitis teda, neela-
tes surma alla. Samal kombel osalevad kristlased ristimise kaudu selle koletise
voitmises (Kateheetilised loengud, 3.11-12, vt Cyrillus 1966: 164-168). Jeruu-
salemma Kyrillose vdide, et Kristus sisenes Leviataniga samastatud surma
suhu, viitab aga iihele huvitavale parimuskompleksile, mille juured peituvad
juudi pseudoepigraafilises kirjanduses, kus Leviatani kohtu samastakse por-
guga (=surmavallaga) (3. Baaruki rmt, vt eespool). Selle parimuskompleksiga
haakub ka Jeesuse hauda ja eriti surmavalda minek, mille aluseks on Uues Tes-
tamendis leiduv parimus Jeesuse allilma minekust, kus ta jutlustas surnutele
evangeeliumi (1Pt). Mt 12:40 6eldakse: “...sest otsekui Joona oli merekoletise
kohus kolm pdeva ja kolm 66d, nonda peab ka Inimese Poeg olema maa poues
kolm pdeva ja kolm 66d.” Siin samastakse Jeesuse haud voi surmavald (kr
“Adng — Hadeés), kus Jeesus enne oma iilestdusmist viibis ja 1Pt 3 jargi ka seal
olevatele surnutele evangeeliumi kuulutas, merekoletise kdhuga, kus oli kolm
pdeva viibinud prohvet Joona. Nagu juba eelpool 6eldud, on tahelepanuvadrne,

134 www.folklore.ee/tagused



Piibli folkloorist ning selle retseptsioonist juudi, kristlikus ja gnostilises parimuses

et Septuagintas on ka Joona allaneelanud merekoletise (Jn 2:1) kohta kasutatud
soOna kijtog, millega Ii 3:8 on tdlgitud nimi Leviatan. Siit joonistub vdlja motii-
vide kompleks, mis seostab surma, haua, allilma ja koletise kohus viibimise.
Selle juurde tuleme tagasi jargmises alapeatiikis.

Kokkuvotteks voib delda, et kristlikus tolgenduses ilmuvad taas nahtavale
Behemoti ja Leviatani deemonlikud jooned, mis rabiinlikus parimuses pea-
aegu puudusid ning need muutuvad veelgi tugevamateks kui me nagime seda
moningates pseudoepigraafilistes tekstides. Uute motiividena lisanduvad
kristlikel autoritel Leviatani ja Behemoti samastamine saatana voi tema kdsi-
lastega, hereetikutega ja surmaga. Kujuneva enamuskiriku kristlikel autoritel
Behemoti ja Leviatani positiivset kosmoloogilist tahendust ei leidu. Kiill koh-
tab seda ka gnostilises parimuses, mida vaatleme viimasena.

5.BEHEMOT JA LEVIATAN GNOSTILISES PARIMUSES

Kuigi praegu on palju teadlasi, kes mitte ainult ei vadldi moistet gnostitsism,
vaid kahtlevad ka selles, kas erinevate gnostilisteks nimetatud tekstide
sisu vahel iildse midagi iihist leidub (vt Williams 1996; King 2003; Lundhaug
& Jenott 2015; Dundenberg 2008; Lewis 2013; Linjamaa 2019), on kdesoleva
artikli autor siiski seisukohal, et gnostitsismist voib jatkuvalt radkida kui
koikeholmavast nahtusest ning et neid tekste seovad mitmed iihised ideed ja
teemad (Lahe 2012a: 40-49; Lahe 2012b: 370-375). ‘Klassikaliste gnostiliste’
ehk ‘setiaanlike’ ja valentiniaanlike tekstide vahel on mitmeid sisulisi seoseid
(Turner 2001; Schenke 2012ab; Burns 2014; Markschies & Thomassen 2020;
Thomassen 2021), samuti ‘setiaanlike’ ja manihheistlike tekstide vahel. Palju-
del koptikeelsetel gnostilistel tekstidel on samuti sisulisi seoseid mandalaste
tekstidega (Rudolph 1975: 191-216). Uldiselt tunnistatakse, et piibliteemadel ja
-tegelastel on gnostilises traditsioonis vaga oluline roll (vt Troger 1973; Troger
1980; Luttikhuizen 1998: 108—120; Luttikhuizen 2000: 140-155; Luttikhuizen
1997: 87—101; Luttikhuizen 2006; Lahe 2012b). On vaid vaike hulk tekste, mil-
les sellised teemad ja tegelased puuduvad (vt Turner 2001). Jargnevalt uurime
Behemoti ja Leviatani kui kahe piiblitegelase kujusid gnostilises traditsioonis.

5.1. Ofiitide diagramm

Umbes aastatel 160—180 pKr3® kirjutas kristluse paganlik vastane platoo-
nik Kelsos traktaadi pealkirjaga “Toeline dpetus” (AAn6ng Adyog — Aléthés
Logos) mis on sdilinud iliksnes Origenese vastuvdidete kaudu teoses “Contra
Celsum” (VI, 24—38)3° Selles traktaadis kirjeldas Kelsos iiht ‘kristlikku’ dia-
grammi — joonist, mis kujutas universumi kaarti ringide kujul. Alates Johann
Lorenz von Mosheimi teosest “Versuch einer unpartheiischen und griindlichen
Ketzergeschichte” (1746) on seda diagrammi nimetatud ‘ofiitide diagrammiks’
(vt Markschies 2009: 117). Diagramm ise ei ole sdilinud, kuid kaks meieni
joudnud kirjeldust voimaldavad selle rekonstrueerimist.4 Diagramm vois olla

Maetagused 92 135



Jaan Lahe

graveeritud kivile voi puidule, kuid see vois olla ka joonistatud papiiilirusele,
sarnaselt paljudele ideogrammidele Jeu raamatutes Bruce’i koodeksis (Rasi-
mus 2009: 16; vt ideogrammide kohta ka Markschies 2009: 146-154; Evans
2015: 81—93).4

Ofiitide diagramm koosnes taevaste ja taevaiileste piirkondade kaardist
ning kujutas kosmilisi sfddre ja nende valitsejaid (Welburn 1981: 263). Sellega
kaasnesid seitsme planeedi arhondi nimed ja kirjeldused ning paroolid, mida
oli vaja nende juurest moodumiseks. See vois toimida hinge rannaku abiva-
hendina erinevate piirkondade kaudu — kas pdrast surma toimuval tdusmisel
voi meditatiivsel teekonnal juba selles elus (Evans 2015: 80). Arvatavasti pidid
selle diagrammi kasutajad meelde jatma kindlad paroolid, mida esitada loo-
makujulistele taevavdravate valvuritele hinge teekonnal Isa ja Poja jumalikku
valdkonda (Rasimus 2009: 15). Meditatiivset tousmist saatis ‘pitseerimine’ ehk
voidmine, mis vois olla seotud ka surivoodirituaali voi initsiatsioonitalitusega
(Evans 2015: 80). Origenes kirjeldab diagrammi jargmiselt:

Selles diagrammis oli kujutatud kiimme ringi, mis olid tiksteisest
eraldatud, kuid tihendatud (iheainsa ringiga, mida nimetati kGigi
asjade hingeks ja mille nimeks oli ‘Leviaatan’. Selle Leviaatani kohta
utlevad juudi ptihakirjad — mida iganes nad selle valjendiga ka ei
motleks —, et Jumal [6i selle mdngimiseks; sest Psalmides seisab:
‘Tarkuses oled Sa kbik teinud: maa on tdis Sinu looduid; n6ndasamuti
see suur ja lai meri. Seal liiguvad laevad; viikesed loomad koos
suurtega; seal on see lohemadu, kelle Sa oled loonud seal mdngima.’
Heebreakeelses tekstis seisab s6na ‘Leviaatan’ lohemao asemel. See
jumalatu diagramm aga vditis Leviaatani kohta — keda psalmist nii
selgelt halvustab —, et ta on hing, mis on rannanud labi kdige oleva!
Me mdrkasime selles diagrammis ka olendit nimega ‘Behemot’,

kes oli paigutatud justkui kéige madalama ringi alla. Selle neetud
diagrammi looja oli kirjutanud Leviatani nime nii seda iimbritsevale
ringile kui ka keskpunkti, paigutades nime kahte eri kohta. (Origenes,
Celsuse vastu, 6:25)

Et Leviatanit ja Behemoti peetakse samaseks, ei tohiks olla kuigi tillatav.
Esiteks seostatakse neid tihedalt mitmetes eelpool kdsitletud piibli- ja pseu-
doepigraafilise kirjanduse kirjakohtades (Ii 40—41; 1. Eenoki raamat 60:7-8;
2. Baaruk 29:4; 4. Esra raamat 6:49—52). Teiseks kujutatakse Eirenaiose kasit-
luses ofiitidest madu tegelasena, kellel on kaks nime — Miikael ja Samael. Alg-
selt viibis see madu koos maailma looja Ialdabaothiga taevas ja paradiisis ning
teda kirjeldati kui vaimu, hinge ja kdige maailmas oleva allikat (Adversus hae-
reses 1.30.5). Seda voib vorrelda diagrammil kujutatud Leviataniga kui maailma
hingega, mis haarab endasse taevad. Seejdrel, Eirenaiose jdrgi, heideti madu
alla alumisse maailma (1.30.8—9), mida voib vorrelda diagrammi Behemotiga,

136 www.folklore.ee/tagused



Piibli folkloorist ning selle retseptsioonist juudi, kristlikus ja gnostilises parimuses

kes paikneb taevasfddride all. Teisalt voib Behemot aga olla lihtsalt Miikaeli
juhitava seitsme loomakujulise deemoni koondnimetus, kuna heebrea sona
ning2 [bahémot] on mitmusevorm sénast ‘loom’ voi ‘elajas’ (Rasimus 2009: 17).

Leviatanit kujutatakse siin uroborosena*> — oma saba neelava maona -,
mis on levinud kujund tahistamaks piiri kosmose ja selle taga oleva, maail-
mahinge vadi aja ja igaviku vahel. Uroborose kujundit kasutatakse nii antiikaja
maagias kui ka gnostilises traditsioonis — nditeks Pistis Sophias (raamatud 3 ja
4)* ning Epiphaniose kasitluses ‘libertinistlikest gnostikutest’ (Panarion 26)
(Rasimus 2009: 68). Hans Leisegang tolgendab teda kui maailmade vahelist
piiri:

Siin on see [st Leviatan] maailmamadu, [---], kes limbritseb
meeltemaailma ja sulgeb selle valgusmaailma eest, mis on tihtaegu
nii vaimu kui vaimude maailm ning mida imbritsevad Jumal ja tema
Poeg. (Leisegang 1985: 20)

Kuigi Hans Leisegang tolgendas juba Vana Testamendi Leviatanit kui ‘kurja
maailmavaimu’, ei viita diagramm sellele, et Leviatan oleks siin olnud kur-
juse kehastus. Leviatanit samastatakse uroborosega, kuid uroboros ei ole
kuri vaim; pigem on see, nagu Leisegang ise margib, ‘kogu saamise ringkaigu
siimbol, mis kujutab endast iihe avanemist koigeks ning universumi tagasi-
pOdrdumist iihtsusse’ (Leisegang 1985: 111). Rasimuse arvates on diagrammide
maosiimboolika peaaegu tdielikult tuletatud juudi-kristlikust traditsioonist.
Ainuke kujund, mis ei parine Piiblist, on uroboros — kuid ka see on saanud
piibelliku nime: Leviatan (Rasimus 2009: 69). Andrew J. Welburn ndeb tihedaid
paralleele diagrammi ja kabalistliku maailmakasitluse vahel ning leiab, et see
kinnitab, et ofiitide puhul oleme vdga ldahedal juudi esoteerilistele dpetustele.
Tema hinnangul voib sellest jareldada, et ofiitlik gnostitsism tekkis keskkon-
nas, mis oli labi imbunud juudi esoteerikast, mille see omaks vottis jamida see
kohandas vastavalt oma dualistlikule raamistikule (Welburn 1981: 278).

On kindel, et Leviatani taust ofiitide diagrammis pohineb arusaamal Levia-
tanist kui maailma iimbritsevast kosmilisest ringist, nagu seda kinnitab juudi
traditsioon (vt eespool). Ei ole voimalik toestada, et Leviatan ja Behemot dia-
grammis oleksid deemonlikud olendid, nagu Leviatanit sageli tolgendatakse
kristlikus traditsioonis. Kiill aga on kindel, et seda diagrammi kasutanud
‘ofiidid’ olid kristlikud gnostikud.

5.2. Gnostik Justinuse raamat “Baaruk”

Rooma Hippolytos (surn. u. 235) mainib oma teoses “Kdigi hereesiate kum-
mutamine” (“Refutatio omnium haeresium”) muu hulgas iiht gnostikut nimega
Justinus, kes koostas raamatu pealkirjaga “Baaruk” (Ref. V 24). Sellest teo-
sest — mida ta peab koige jdledamaks koigist raamatutest, mida ta on luge-
nud - tsiteerib ta pika 16igu, mis on vaheldumisi tema enda timberjutustusega.

Maetagused 92 137



Jaan Lahe

Nagu madrgib Kurt Rudolph, on see “iiks originaalsemaid ja tdendoliselt ka
vanimaid gnoosise tunnistusi” (Rudolph 2014: 153). Justinus oli peaaegu kind-
lasti juudikristlane, kes arendas valja tdiesti omandolise gnostilise siisteemi.
Tema kolm korgeimat printsiipi olid: Hea, Elohim ja Edem. Hea oli teistest
kahest iilem, kuna ainult temal oli etteteadmine. Elohimi nimetatakse ‘kdigi
loodud olendite isaks’ ning ta sarnaneb piibelliku Looja-Jumalaga, nagu juba
nimiise vihjab. Edem on saanud oma nime Eedeni aia, paradiisi jargi (1Ms 2:8—
14). Tal on ambivalentne loomus: ta voib kalduda nii hea kui ka kurja poole.
Elohim ja Edem ei ole Hea olemasolust teadlikud. Justinuse jargi on seksuaal-
sus ja sigimine head; toepoolest, Elohim ja Edem iihinevad, mille tulemusel
stinnib kakskiimmend neli inglit — kaksteist Isale ja kaksteist Emale kuuluvat.
Neid nimetatakse allegooriliselt ‘puudeks’ ning nad moodustavad iiheskoos
Paradiisi. Isa kolmandat inglit kutsutakse nimega Baaruk (‘Onnistatu’) ja ta
samastatakse elupuuga; Ema kolmas ingel on Naas (‘madu’) ning teda samas-
tatakse hea ja kurja tundmise puuga (Van den Broek 2013: 157-158).

Naas on deemonlik figuur. Et ta on 1. Moosese raamatu 3. peatiiki madu,
ilmneb nii tema seotusest hea ja kurja tundmise puuga kui ka asjaolust, et
tema nimi tuleneb heebrea sonast wn; [nahas), mis tdhendab madu. Justinuse
opetuses esineb ka teisi madusid meenutavaid kujusid. Edemi keha kirjelda-
takse nabast iileval kui neitsiliku naise oma, kuid alumine osa on maokujuline
(Ref. 5.26.1) — detail, millele Herodotos viitab teoses “Historia” (4.8—10), nagu
margib ka Hippolytos (Ref. 5.5; 5.25.1-26.1). Nagu Naasi, peetakse ka Edemit
kurjaks, kuna just tema andis kdsu inimkonna piinamiseks. Uks tema ingli-
test kannab nime Leviatan, kes on toendoliselt samuti maokujuline (vrd LXX
Js 27:1). Ehkki mitte nii pahatahtlik kui Naas (vt Ref. 5.26.22—23), on Leviatan —
nagu ka teised Edemi inglid — seotud ‘kurjuse vooluga’, tuues maailma kurjust
ja haigusi (5.26.11—13). Justinuse Opetuse kohaselt on kdik maokujulised olen-
did kurjad (Rasimus 2009: 87—88). Vastavuses levinud juudi-kristliku tradit-
siooniga samastatakse madu siin kuradiga (Rasimus 2009: 89).

5.3. Mandalaste kirjandus

Mandalaste kirjanduses esineb Leviatan (manda keeles Liuiatan) nii “Ginza
Rabbas” kui ka “Johannese raamatus”. Leviathanit peetakse siin samaseks
deemoniga nimega Ur, kes on Pimeduse Maailma kuningas. Uri kujutatakse
tavaliselt suure ja raevuka lohe v6i maona. Mandalaste miitoloogias kujuta-
takse teda erinevates vormides — monikord hiiglasliku roomaja voi draako-
nina, teinekord oma saba hammustava maona, nagu teda kujutatakse skandola
nimelisel talismanil (Aldihisi 2008: 184, vt ka 154, mdrkus 520). See on ouro-
boros, tsiiklilise eksistentsi siimbol — {ihe laienemine paljususeks ja paljususe
naasmine Uhte (Leisegang 1985: 111). Kuigi Egiptuse pdritoluga (vt Hornung
2005: 189), oli see siimbol nii gnostilises kirjanduses kui ka Rooma keisririigi
aegses maagias laialt levinud. Parempoolne Ginzakirjeldab teda olendina, kellel
on lovi pea, lohe keha, kotka tiivad, kilpkonna selg ning koletise kded ja jalad

138 www.folklore.ee/tagused



Piibli folkloorist ning selle retseptsioonist juudi, kristlikus ja gnostilises parimuses

(GRR 333). Savah Aldihisi juhib tahelepanu sellele, et see mandalaste Pimeduse
Kuninga kirjeldus langeb kokku demiurg Ialdabaothi kirjeldusega Johannese
apokrtitifis; ka Ialdabaothi kohta 6eldakse, et ta meenutab 16vi ja madu (Aldi-
hisi 2008: 184). See paralleel vadrib rohutamist, sest nii mandalaste kirjandus
kui ka Nag Hammadist parinev Johannese apokriiiif kuuluvad gnostilisse tra-
ditsiooni. Nii Ur kui ka Jaldabaoth on kurjad, deemonlikud olendid — erinevalt
uroborosest, kellena Uri on kujutatud manda amulettidel.4* Nagu on ndidanud
Kurt Rudolph, esineb Nag Hammadi gnostiliste tekstide ja mandalaste tekstide
vahel palju sisulisi seoseid. Siiski on Rudolphi arvates mandalaste Uri ja Johan-
nese apokrtiitifi ladabaothi vahel iiks oluline erinevus — Jaldabaoth on ainelise
maailma looja, Ur seda ei ole. Maailma looja on mandalaste parimustes Ptahil,
El-Siddai, E1-Rabba, Jorabba vdi Adonai (vt Rudolph 1965). Kuid Ur/Leviatan on
siiski ka mandalastel seotud kosmosega. Ethel Stefana Drower kirjeldab tema
positsiooni universumis jargmiselt:

Ur on vdgev allilma madu véi lohe, kellele aineline maailm toetub.
Temast kdrgemal asuvad seitse ainelist taevavélvi ja temast allpool
pimeduse allilmad. Tal on tuline, leegi sarnane hingus ning tema
kéht on vaheldumisi tuli ja jaa. Hinged, mis on liiga riivedad, et ldbida
Matharatha* kergemad puhastused, tommatakse tema kéhtu —
nende hulgas ka uskmatud. (Drower 2002: 253, markus 3)

ATS 1, paragrahvis 33, nimetatakse Uri koos teiste allilma olenditega, nende
seas ka Leviataniga. Monikord samastatakse Ur Leviataniga (nagu naiteks
Parempoolses Ginzas 15.5). Leviatanil on oma roll ka mandalaste eshatoloogias.
Parempoolse Ginza 18. raamatus G6eldakse, et “suur Leviatan” vabastatakse
aegade 10pus ahelatest. Oma hiiglasliku suuga neelab ta alla “Tibili maa” koos
planeetide, sodiaagiolendite, koigi deemonite ning “kohtus siilidi mdistetud
hingedega”, mille jdrel kdik surevad tema kehas ja tema lehk tduseb Tibilist.
Johannese raamatus, 88.11(99.17), 6eldakse, et patune “leiab oma koha Leviatani
kehas”. Nii voib leida oma koha Leviatani kehas nditeks mees, kes on naisega
vahekorras ja ei pese end pdrast seda (Parempoolne Ginza 300, 6—7; sama ka
“Johannese raamatus”, 28: 66—67, 67: 43—4/4; vt Haberl & McGrath 2020: 135,
303). Leviatani koht on karistuspaik neile, kes riivetavad ristimisvett (Drower
1960: 121), kuid sinna satutakse ka teiste kultuslike voi opetuslike iileastu-
miste parast (Drower 1960: 275).

Selles maailmas on Leviatan esindatud madude ndol. Need, keda madu riin-
dab, “on mandalaste uskumuste kohaselt tahistatud Leviatani margiga ja saa-
vad Pimeduse osaks” (Drower 1960: 225, 262). Mdte sellest, et maod on kurjuse
saadikud, meenutab sarnast arusaama zoroastrismis (Hutter 2018).

Mandalaste kasitlusele Leviatanist voib leida rohkesti paralleele nii iraani,
juudi kui kristlikust traditsioonist. Nii meenutab idee Leviatani vabastami-
sest ahelatest Ilm 21:1—-3, kuid sellel leidub paralleele ka Iraani usundilises

Maetagused 92 139



Jaan Lahe

traditsioonis. Idee, et Leviatan neelab alla kogu maailma, pdhineb kindlasti
arusaamal Leviatani suurest ndljast ja janust, mis on oluline juudi traditsioo-
nis (vt eespool). Motte taga, et deemonid ja kurjade inimeste hinged leiavad
koha Leviatani kehas, peitub kindlasti arusaam Leviatani kéhust kui allil-
mast. Isegi Joona loo (Mt 12:40) kristlik tolgendus on tdendoliselt seotud just
selle arusaamaga. Sellel ideel on paralleelid nii Baaruki raamatus (5:1-13), kus
Leviatani koht on Hades, kui ka Jeruusalemma Kyrillose kdsitluses, kus Levia-
tan stimboliseerib surma. Siin on tegemist eespool viidatud motiivide komp-
leksiga, mis seostab surma, haua, allilma ja koletise kdhus viibimise. Selle
tiksikutele osadele leidub kiill paralleele erinevate rahvaste folklooris,*® ent
sel kujul, nagu ndeme seda 3. Baaruki raamatus, kristlikus ja gnostilises pari-
muses, on see ainulaadne.

Lahtudes eelpool kdsitletud tekstidest, voib Leviatani kuju mandalaste kir-

janduses votta kokku jargmiselt:

1. Manda kirjanduses ei leidu traditsioone, kus Leviatanit kujutatakse
neutraalsena — ta on alati kuri olend, tihedalt seotud pimeduse kuninga
Uriga ning sageli temaga samastatud;

2. Leviathani kuju manda kirjanduses on kindlasti mojutatud psalmist
2/4:17—-19 jaJesaja 27:1, kus ta ilmub kaosekoletisena, Jumala vaenlasena,
kehastades ulgumerd. Siiski ei ole voimalik tOestada, et mandalased
tundsid Vana Testamenti kirjalikus vormis;

3. Kuigi mandalaste Leviatani deemonlikud jooned esinevad ka kristli-
kus traditsioonis, ndib, et manda kirjanduses on Leviatani kuju rohkem
mojutatud Vana Testamendi jargsetest juudi traditsioonidest kui krist-
likest allikatest;

4. Leviatani roll kurja olendina manda kirjanduses on kooskolas tema
kujutamisega gnostik Justinose raamatus “Baaruk” (Hippolytos
1986: Ref. V 24) ja manihheistlikus traditsioonis, kus ta ilmub kurja
merekoletisena.

5.4. Manihheistlik kirjandus

Leviatan esineb ka manihheistlikus traditsioonis, eeskatt “Hiiglaste raama-
tus” (“The Book of Giants”), mis kuulub maniluse seitsme kanoonilise teose
hulka (Reeves 1992). Mani kirjutas selle raamatu siiliria keeles ning on kindel,
et tema misjondrid viisid selle teksti mitte ainult Partiasse, vaid ka kauge-
male — nagu nditavad Walther Bruno Henningi poolt taas kokku pandud kil-
lud, mis on sdilinud mitmes keeles, mida kdneldi Kesk-Aasias (Tardieu 2008:
46).

‘“Hiiglaste raamat” pohineb juudi apokriiiifilisel tekstil, mis seondub Gene-
sise ehk 1. Moosese raamatu pdrimusega. See teos pdrineb kindlasti ajast enne
2. sajandit eKr (Boccaccini 2005). Mani 16i juudi “Hiiglaste raamatust” uue
versiooni, sdilitades siiski algsed olukorrad ja tegelased. Mdlemas versioo-
nis stinnitab Shemihaza kaks poega: Ohya (= Ogias) ja Ahya (sogdi variandis

140 www.folklore.ee/tagused



Piibli folkloorist ning selle retseptsioonist juudi, kristlikus ja gnostilises parimuses

Pat-Sahm). Esimene vendadest vditleb lohe Leviataniga, teine seisab vasta-
misi Mahawaiga, Virogdadi pojaga. Pahlavi- ja sogdikeelsetes adaptsioonides,
mida tuntakse Turfani fragmentide kaudu, on Shemihaza ja Shahmizadi poe-
gade nimedeks antud Sam ja Nariman — nimed, mis olid iraani kuulajaskon-
nale aramea nimedest tuntumad.

Nende hiiglaste vagiteod ja lahingud — nii koletistega kui ka omavahel -
kulmineeruvad fantastilise gigantomahhiaga, mis 16peb, nagu ka 1. Eenoki
raamatus, inglite neliku (Raafael, Miikael, Gabriel ja Israel) voiduga deemon-
liku anarhia kaootiliste joudude iile (Tardieu 2008: 46).

Maniluses ei kujutata Leviatanit rohutatult kurja olendina, vaid lihtsalt
merekoletisena — sarnaselt sellele, kuidas teda esitatakse Vanas Testamendis
ja hilisemas pseudoepigraafilises kirjanduses. Siiski viitab Leviatani juma-
lustamise motiivi taust tdendoliselt traditsioonile, mille kohaselt Leviatan
(ja Behemot) tapetakse Jahve poolt — see parimus esineb rabiinlikes allika-
tes (vt eespool) ning pohineb Jesaja 27:1 ja Psalm 74:12—19 tekstidel (vt osa I).
Maniluse “Hiiglaste raamatus” on aga aktiivseks tegutsejaks mitte Jahve, vaid
Ohya (= Ogias).

Kokkuvotteks voib 6elda, et gnostilises traditsioonis esinevad liobi raama-
tus kirjeldatud kaks miiiitilist looma — Behemot ja Leviatan — koos ainult iihes
tekstis — ofiitide diagrammis. Teistes gnostilistes v0i gnostitsismiga seotud
allikates mainitakse vaid Leviatanit. Viimane ilmub mitmesugustes rollides:
maiste oludena (ofiitide diagrammis), kurjuse kehastusena (gnostiku Justi-
nuse teoses “Baaruk” ja mandalaste kirjanduses) voi merekoletisena (mani-
laste “Hiiglaste raamatus”). Kasitlus Leviatanist kui maiste olude sitimbo-
list tuleneb pseudoepigraafilisest kirjandusest ning sellele leidub vasteid ka
rabiinlikus parimuses. Leviatani demoniseerimine on omane kristlikule tra-
ditsioonile, kus teda samastatakse saatana, draakoni voi kurja maoga. Siiski
peituvad selle Leviatani negatiivse kuvandi juured 16ppkokkuvdttes heebrea
Piiblis, kus Leviatanit kujutatakse kaose kehastusena korda loova ja hoidva
Jumala Jahve vastasena. Ehkki gnostikud olid kahtlemata tuttavad liobi raa-
matuga, ndivad nende arusaamad Leviatanist (ja Behemotist) olevat moju-
tatud ennekdike teistest Vana Testamendi tekstidest (nt Ps 74 ja Js 27) ning
pseudoepigraafilisest kirjandusest, mitte otseselt Iiobi raamatu tekstist. See
rohutab piiblitegelaste ja -traditsioonide keskset tahendust gnostitsismis —
tihtipeale mitte Piibli enese vahendusel, vaid 1dbi juudi ja varakristlike tradit-
sioonide prisma.

Kogu teema kokkuvdtteks voib delda, et kogu eelpool kasitletud parimus
Behemotist ja Leviatanist tugineb heebrea Piiblile ja selle vanimale kreeka-
keelsele tolkele Septuagintale. Nagu Piibli parimuses, nii domineerib kahest
olendist ka piiblivalises parimuses Leviatan. Tema seos ulgumere ja kaosega
on aluseks tema deemonlikele joontele, mis jddavad rabiinlikus traditsioo-
nis kiill ta positiivsete aspektide varju (Leviatan kui maailmatelje kandja voi
axis mundi ise, Leviatan kui toit messiaanlikul banketil), ent muutuvad taas

Maetagused 92 141



Jaan Lahe

oluliseks kristlikus ja osaliselt ka gnostilises parimuses. Nii nagu Leviatani
kuju on seotud kogu Vanas Ldhis-Idas levinud ulgumerd kehastava koletise
motiiviga (Babiiloonia Tiamat, Ugariti Jam jt), vOib teistelegi Behemoti ja
Leviatani parimuskompeksi kuuluvatele motiividele leida vasteid erinevate
rahvaste folkloorist, kuid sel kujul, nagu me ndgime seda kompleksi juudi,
kristlikus ja gnostilises traditsioonis, on meil tegemist ainulaadse motiivide-
kompleksiga, mida tuleb ndha eeskdtt heebrea Piibli tolgenduste ja seega Vana
Testamendi retseptsiooniloo valguses.

TANUSONAD

Uurimist6dd on finantseerinud Eesti Teadusagentuur (PRG938).

KOMMENTAARID

o Ul N W N

10

1
12

13
14
15
16
17
18
19

Siin jajargnevalt tsiteeritud Urmas Nommiku tolkes.

Tolkija markus: sona-sonalt “teinud” (Nommik 2013: 123, markus 246).
Tolkija markus: s.t Ulemaks (N6Gmmik 2013: 123, markus 247).

Tolkija markus: sdna-sonalt “naeravad” (NOmmik 2013: 123, markus 248).
Tolkija markus: sdna-sénalt “puurib” (NOmmik 2013: 123, markus 249).

Siin ja edaspidi jargitakse akadeemilisi transkriptsioonireegleid, mis on antud TU
usuteaduskonna  kodulehel (https://usuteaduskond.ut.ee/sites/default/files/inline-files/
heebrea_transkriptsioonireeglid.pdf).

Hartley arvab, et Behemot vdib olla ka piihvel (Hartley 1988: 524). Seda arvamust toetab Sneed
(2022: 85). R. F. Hutchinson pakub oma 1873. aasta kommentaaris, et Behemot on elevant.
Pierre de Lancre ltleb oma raamatus “Noidade muutlikkusest”, et Behemot on “koletislik
loom, kes voib end maskeerida koeraks, elevandiks, rebaseks voi hundiks” (Vicchio 2020: 278).
Veel arvamusi: vaal (Hutchinson, William Cowles, Penn-Lewis) (Vicchio 2020:290).

Behemoti samastamine joehobuga (Hippopotamus amphibius) on teaduses laialdaselt levinud
arusaam alates Samuel Bochartist (1663) (Witte 2021: 656—-657).

KaNaphtali H.Tur-Sinai (1957: 557-558) on vaitnud, et Behemot ei ole paris loom, vaid miitiline
tegelane.

Ka Kang valjendab seda seisukohta: “Siin ei esine jdehobu Jumala vaenlasena, vaid miiiitilise
loomana Jumala valitsusalas. Behemoti ei kujutata siin kaosejéuna, vaid Jumala algse loo-
mingu osana, mis on ohtlik vaid inimmaailmale (li 40:19)" (Kang 2017: 167-168).

Tsiteeritud Urmas Nommiku télkes (vt N6mmik 2013).

Stith Thompsoni folkoorimotiivide indeksis esineb see motiiv marksdna all “Sun swallowed
by monster” tahistuse all H11.1. Analoogiline motiiv esineb seal ka seoses Kuuga (“Moon
swallowed by monster”, H11.2. Vt Thompson 2016 (https://ia600301.us.archive.org/18/items/
Thompson2016Motifindex/Thompson_2016_Motif-Index.pdf?utm_source=chatgpt.com -
17.07.2025).

Tolkija markus: sdna-sonalt "kaananlaste” (NOmmik 2013: 124, markus 251).
Tolkija markus: sdna-sonalt “taidad” (NOmmik 2013: 124, markus 252).
Tolkija markus: sdna-sdnalt “uksed” (NOGmmik 2013: 124, markus 254).
Tolkija markus: sdna-sdénalt “kilpide” (Nommik 2013: 124, markus 255).
Télkija markus: sona-sonalt “vennasse” (NoGmmik 2013: 125, markus 256).
Tolkija markus: sdna-sonalt “vangistatud” (Nommik 2013: 125, markus 127).
Tolkija markus: sdna-sonalt “lahevad” (NOmmik 2013: 125, markus 258).

142

www.folklore.ee/tagused



Piibli folkloorist ning selle retseptsioonist juudi, kristlikus ja gnostilises parimuses

20
21
22

23

24

25

26

27
28

29
30
31

32

33

34

35

36
37
38

Télkija markus: sona-sonalt “vibu poeg” ehk nool (Nommik 2013: 125, markus 259).
Tolkija markus: sdna-sonalt “muutuvad talle” (N6mmik 2013: 125, markus 260).

Juba Thor-Helle tolgib teda krokodilliks, kuigi 41. ptk pealkirjas mainib ka nime Leviatan
(“Missugune se Lewiatan ehk krokodil on”).

Tsiteeritud Hillar PSllu, Uku Masingu ja Kalle Kasemaa tolkes (vt Paul & Masing et al. 1989).

Viidatud hilisemates tekstides on ta seitsmepaine. Seitsmepaine on merekoletis Tannin ka
Ugariti tekstis 67:3. Ka iihel Mesopotaamiast leitud silindril on kujutatud seitsmepaist kole-
tist, keda riindavad jumalad (Dahood 1968: 206).

19.sajandi lopus ja 20. sajandialguses teaduses levinud vaateviis, mis otsis kdigi oluliste ideede
ja kultuurindhtuste paritolu Mesopotaamiast.

See erinevus kajastub ka eestikeelsetes piiblitdlgetes. 1997. aasta tolkes (www.piibel.net) on
liha saajad tolgitud meresditjaks rahvaks, samuti on selle télkinud Pdld, Masing ja Kasemaa.
Enn Kivinurm (2013) on nad tolkinud korbeasukateks ja Vello Salo kdrbekoerteks (Salo & Hirv
2009). Artur Weiser tolgib nad seevastu kdrbeloomadeks (Wiistentiere) (Weiser 1979: 352),
Mitchell Dahood aga korbehdimudeks (desert tribes) (Dahood 1968:199).

Tsiteeritud Hillar PAllu, Uku Masingu ja Kalle Kasemaa tdlkes (vt Paul & Masing et al. 1989).

Neilt jumaliku loomuse vétmine ei tahenda siiski, et neid ei vdidud ka Vanas Testamendis kuju-
tadaelusolenditena. Nii itleb Urmas Nommik, et IMs 1:14-18 on paike ja kuu taandatud valgus-
tamise ja kalendri funktsiooniga elusolenditeks (Nommik 2009: 15).

Tsiteeritud 1997. aasta piiblitolke jargi.
Enamasti dateeritakse apokaliipsis hellenismiajastusse (Wildberger 1978:1004).
Hea lilevaate juudi pseudoepigraafilisest kirjandusest annab Kaiser 2000.

Selle aluseks on 1Ms loomislugu, milles Jumal annab nimed oma loodud asjadele (Jumal nime-
tas valguse paevaks ja pimeduse ta nimetas 66ks” — TMs 1:5; “Jumal nimetas laotuse taevaks” -
1Ms 1:8 jne). Loomadele annab seevastu nimed inimene (1Ms 2:19-20).

Uurijatele on mdistatuseks, kes on Falkon. Horace G. Lunt kommenteerib: “Salaparane (k)falko-
nagarailyu(ya) salmis 5:15 peab olema kuidagi seotud “seadusetu Falkoniga”; vt 6:13. Vdib-olla
pakub seos Leviataniga siinkohal vihjet. Jesaja 27:1-s kirjeldatakse Leviatanit kui “vaanlevat
madu”, heebrea keeles 71in7p wni1[nahas qalton]. See ebatavaline epiteet voidi votta parisnimeks
ning kirjutada kreeka keeles - kaotades algse ain’i - kalthon. Mehaaniline tahtede imber-
paigutus annaks tulemuseks Thalkon, ning kirillitsas aset leidnud ida-slaavi segadus tahtede
theta ja phi vahel annaks kujuks “Falkon”. Apokriilifses “Piiha Pancratiuse elus” (Taorminast)
visatakse paganlik jumalus nimega Falkon piihaku kasul deemonite poolt merre; vdib-olla
mojutas see legend nime kuju teoses “Jaakobi redel”. Vdime oletada, et nime teine osa on seo-
tud kreeka tlivega yapyaAilew [gargalizein], 'ahvatlema, meelitama’, ning arvata, et algtekst
viitas vaardunud voi seadusetule loomusele, saatanale” (Lunt 1985: 404).

Nimi lao (“Abrahami apokallpsises” [6puga -el) on JHVH kreekaparaseks muudetud vorm ning
esineb sageli maagilistes tekstides, mis parinevad meie ajaarvamise esimestest sajanditest
(Whitney 2006: 71). Esimeste kristlike sajandite rabiinlikel autoritel esineb Jaoel Jumala inglist
asetditjana. Moned “ketserlikud” dpetajad olevat ldinud nii kaugele, et nad olevat vaitnud, et
Jaoel olevat ka loonud maailma ja radkinud prohvetite kaudu (Lahe 2012b: 100). “Vaike Jao”
esineb ka gnostilises teoses “Pistis Sophia” (Lahe 2012b: 115). Jao esineb ka muudes gnostilistes
tekstides (vt Lahe 2012b: 436).

Jumala maailma kaitsmine kaose joudude eest on Heebrea Piiblis oluline idee. Vt selle kohta:
Kohler 1995: 58-59.

Vtolulisemaid kasitlusi Behemotija Leviatani kohta rabiinlikus kirjanduses: Whitney 2006: 93.
Tsiteeritud 1997. aasta piiblitolke (www.piibel.net — 23.07.2025) jargi.

Vt erinevaid dateeringuid: Rosenbaum 1972: 102-111; Markschies 2009: 144-145; Rasimus
2009:15.

Maetagused 92 143



Jaa

n Lahe

39

40

41

42

43

44

45
46

Origenes seevastu soovis oma lugejatele selgelt rohutada, et seesugused dpetused ei parine
toelistelt kristlastelt, vaid hereetilistelt “ofiitidelt” (O@avoi — ophianoi, Cels. 3.13; 6.24, 28, 30;
7.40). Rasimus kirjutab: “Mis puudutab ofiitide diagrammi ja selle kasutajaid, siis Kelsos vaitis,
et need 'kristlased’ neavad Loojat, kuna viimane oli neednud mao, kes andis esimesele inime-
sele teadmise heast ja kurjast. Origenes selgitas, et sellised vaited ei parine toelistelt kristlas-
telt, vaid teatud hereetilistelt ofiitidelt, kes uhkusega tuletasid oma nime maost (8¢ — ophis),
keda nad pidasid hea allikaks (Cels. 6.28). Seda oletatavat enesenimetust voib siiski kahtluse
alla seada, kuna Kelsos nimetas neid kristlasteks, ja Origenes omalt poolt soovib neid kuju-
tada véimalikult ebakristlikena” (Rasimus 2009: 68).Termini “ofiidid” kohta vt Schmid 2018: 3,
84-91,113, 245, 264, 280, 285, 287, 315, 382.

Uks kirjeldus parineb Kelsoselt, teine Origeneselt (vt Markschies 2009: 115-116; Evans 2015:
79). Ilmselt oli Origenes ise sellise diagrammi hankinud (Cels. 6.24) ja vordleb oma eksemplari
Kelsose kirjandusliku kirjeldusega. Tuomas Rasimus oletab, et Kelsosel ja Origenesel ei pruu-
kinud olla tapselt sama diagrammi, kuna nende kirjeldused erinevad teatud maaral (Rasimus
2009:16; samuti Markschies 2009:118). Christoph Markschiese sonul jaab isegi ebaselgeks, kas
olulised detailid — nagu “seitse valitsevat deemonit” eri loomakujul — olid Kelsose versioonil
toepoolest kujutatud vdi sai ta neist teada vaid diagrammi kasitlevate suuliste vestluste kaudu
ofiitidega (Markschies 2009: 118). Rasimuse hinnangul voib osa erinevustest tuleneda Kelsose
ja Origenese erinevatest retoorilistest eesmarkidest (Rasimus 2009: 16). Markschies seevastu
vaidab, et niinimetatud “ofiitide diagrammil” oli eri variatsioone, ja see oli teaduslikult uudis-
himulikele kaasaegsetele mitmel pool kattesaadav voi ostetav (Markschies 2009: 118-119).
Diagrammi on vdimalik vaid ligikaudselt rekonstrueerida ning tuleb ndustuda Bornkammi
seisukohaga, et kirjelduste pdhjal ei ole véimalik saada taielikult selget ettekujutust kogu dia-
grammist (Bornkamm, Pauly-Wissowa XVIII, 654; vt ka Evans: “Origenese teoses Contra Celsum
esitatud ulatuslik kirjeldus ei ole pariselt selge ja on viinud teadlaste hulgas muljetavaldavalt
erinevate rekonstruktsioonideni” [Evans 2015: 79]). Kujutavaid rekonstruktsioone vt Rasimus,
tahvlid 1-9.

“Jel raamatud” on kaks koptikeelset gnostilist traktaati, mis sisalduvad nimetatud Bruce'i
koodeksis (Parrot 1979).

Vt uroborose kohta Egiptuse usundis: Hornung 2005: 189.

“Pistis Sophia” on koptikeelne gnostiline teos. Raamat koosneb viiest osast ja sisaldab iles-
tousnud Jeesuse paljusonalisi konelusi oma jlingritega lihe taevase olendi, niinimetatud Pistis
Sophialangusest jalunastusest. Neljas osa on iseseisev teos, mis sisaldab samuti Jeesuse ilmu-
tusi oma jiingritele. Molemad kirjutised kuuluvad gnostilise kirjanduse hilisesse faasi (3. saj).
Vt selle kohta: Rudolph 2014: 32.

Egiptuse mitoloogias on kuri madu Apopis, kes elab allilmas ja tahab alla neelata sinna 60sel
saabuvat paikesejumalat (vt tema kohta: Morenz 1960: 26, 81, 84, 177; Assmann 2003: 97, 215,
331,510).

Nimetus tilemiste karistuspaikade kohta, kuhu sattuvad surnute hinged.

Thompsoni folkloorimotiivide kataloogis leidub mitmeid motiive, mis kasitlevad elusolendite
neelamist suurte loomade poolt. Siiski ei leidu otseselt motiivi, kus surnute maailm oleks
samastatud hiigellooma kdhuga voi surma vdrreldaks tema kdohus olemisega. Asjakohased
motiivid on nditeks A535 —kultuurikangelane neelatakseallajapaaseb loomakdhust. Naiteks liri
mitoloogias on selliseid lugusid, kuid need ei seosta looma kdhtu otseselt surnute maailmaga;
€929.5 - Surm neelamise labi tabu rikkumise eest. Selles motiivis karistatakse inimest tabu
rikkumise eest, neelates ta alla. Naiteks Rarotonga miitoloogias esineb selline lugu, kuid ka siin
ei vordsustata looma kdhtu otseselt surnute maailmaga (vt https://en.wikisource.org/wiki/
Motif-Index_of_Folk-Literature/Volume_1/C/900?utm_source=chatgpt.com —18.07.2025).

144

www.folklore.ee/tagused



Piibli folkloorist ning selle retseptsioonist juudi, kristlikus ja gnostilises parimuses

LUHENDID

Ap Aabr — Aabrahami apokaliipsis

ATS - Alf Trisar Suialia (manda k “Tuhat ja kaksteist kiisimust”)
b. - Babiiloonia Talmud

Cels — Origenes, Conta Celsum

GRR - Parempoolne Ginza (liihend on kasutusel nii saksa- kui inglise keeles. Teose nimi on “Ginza
Rabba” (manda k “Suur Aare”), mis jaguneb kaheks osaks, Parempoolseks (Right, Rechte)
Ginzaks ja Vasakpoolseks Ginzaks.

LXX - Septuaginta
0dSal - Saalomoni oodid
Pan - Epiphanios Salamisest, Panarion

Piibli raamatute lihendid on leitavad Eesti Piibliseltsi kodulehelt (piibliselts.ee) ja lehekiiljelt
www.piibel.net (24.07.2025).

Pirge R. El. - Pirké de-Rabbi Eliezer, vt kirjandusest
Ref — Hippolytos, Refutatio omnium haeresium (ld “K&igi hereesiate kummutamine”)

KIRJANDUS

Aldihisi, Sabah 2008. The Story of creation in the Mandean holy book in the Ginza Rba. University
College London.

Allen, Leslie C.1983. Psalms 107-150. Word Biblical Commentary 21. Waco, Texas: Word Books.
Assmann, Jan 2003. Tod und Jenseits im Alten Agypten. Miinchen: C. H. Beck.

Boccaccini Gabriele 2005. Roots of Apocalyptic: The Mesopotamian Background of the Enochic
Worldview. Grand Rapids, MI: Eerdmans.

Bornkamm, Giinther 1962. Ophiten. — Reallexicon fiir Antike und Christentum 5. Stuttgart: Hierse-
mann, Lk 1095-1115.

Burns, Dylan M. 2014. Apocalypse of the Alien God: Platonism and the Exile of Sethian Gnosticism.
Philadelphia: University of Pennsylvania Press.

Cyrillus Hierosolymitar}us 1966. Catécheses prébaptismales 1-V. Toim A. Pierrat. Sources
Chrétiennes 126. Paris: Editions du Cerf.

Dahood, Mitchell 1968. Psalms II. 51-100. The Anchore Bible. Garden City, New York: Doubleday
& Company, Inc.

Dhorme, E.1967. A Commentary on the Book of Job. London: Nelson.

Drower, E.S.1960. The Secret Adam. A Study of Nasoraean Gnosis. Oxford: Clarendon Press.
Drower, E.S.2002. The Mandaeans of Iraq and Iran. Gorgias Press Rare.

Dunderberg, Ismo 2008. Beyond Gnosticism. Myth, Lifestyle, and Society in the School of
Valentinus. New York: Columbia University Press.

Eliade, Mircea 2017. Uurimus usundiloost. Tlk Mirjam Lepikult. Tartu: Tartu Ulikooli kirjastus.
Evans, Ervin 2015. The Books of Jeu and Pistis Sophia as Handbooks to Eternity. Exploring the
Gnostic Mysteries of the Ineffable. Nag Hammadi and Manichaean Studies 89. Leiden, Boston: Brill.
Gesenius, Wilhelm 1962. Hebrew and Chaldee lexicon to the 0ld Testament. Transl. Tregelles,
Samuel Prideaux.

Gordis, Robert 1978. The book of God and man. A study of Job. Chicago/London: University of
Chicago Press.

Gordon, Gyrus H. 1966. Leviathan: Symbol of Evil. — Altmann, Alexander (toim). Biblical Motifs.
Origins and Transformations. Cambridge, Massachusetts: Harvard University Press, lk 1-9.

Maetagused 92 145



Jaan Lahe

Gunkel, Hermann 1898. Schépfung und Chaos in Urzeit und Endzeit. Eine religionsgeschichtliche
Untersuchung liber Gen 1und Ap Joh 12. Gottingen: Vandenhoeck und Ruprecht.

Hartley, John E.1988. The Book of Job. The New Century Bible Commentary. Grand Rapids: Eerdmans.
Hippolytus 1986. Refutation of All Heresies. Toim ja tlk Miroslav Marcovich. Patristische Texte und
Studien 25. Berlin: De Gruyter.

Holtz, Traugott 2008. Die Offenbarung des Johannes. Das Neue Testament Deutsch, Teilband 11.
Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht.

Hornung, Erik 2005. Der Eine und die Vielen. Altdgyptische Gotterwelt. Darmstadt: Primus Verlag.
Hossfeld, Frank-Lothar & Zenger, Erich 2000. Psalmen 57-100. 3. Auflage. Herders Theologischer
Kommentar zum Alten Testament (HThKAT). Freiburg, Basel, Wien: Herder.

Hossfeld, Frank-Lothar & Zenger, Erich 2008. Psalmen 107-150. Herders Theologischer Kommentar
zum Alten Testament (HThKAT). Freiburg: Herder.

Hutter, Manfred 2018. Manilus Iraanis. Tlk Jaan Lahe. - Akadeemia 3, lk 497-524..

Holbl, Giinther 1994. Geschichte des Ptolemderreiches. Von Alexander dem Grossen bis zur
rémischen Eroberung. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

Haberl, Charles G. & McGrath, James J. (toim) 2020. The Mandean Book of John. Critical Edition,
Translation, and Commentary. Berlin, Boston: De Gruyter.

Kaiser, Otto 1994. Grundriss der Einleitung in die kanonischen und deuterokanonischen Schriften
des Alten Testaments. Band 3: Die poetischen und weisheitlichen Werke. Giitersloh: Gltersloher
Verlagshaus.

Kaiser, 0tto 2000. Die alttestamentlichen Apokryphen. Eine Einleitung in Grundziigen. Giitersloh:
Chr. Kaiser/Gutersloher Verlagshaus.

Kang, Chol-Gu 2017. Behemot und Leviathan. Studien zur Komposition und Theologie von Hiob
38,1-42,6. Wissenschaftliche Monographien zum Alten und Neuen Testament, 149. Géttingen: Van-
denhoeck & Ruprecht.

Keel, Othmar 1978. Jahwes Entgegnung an ljob. Eine Deutung von ljob 38—41vor dem Hintergund
der zeitgendssischen Bildkunst (FRLANT 121). Gottingen: Vandenhoeck.

King, Karen L. 2003. What is Gnosticism? Cambridge, MA, London: The Belknap Press of Harvard
University Press.

Kittel, Rudolf 1914. Die Psalmen. Leipzig: A. Deichertsche Verlagsbuchhandlung.
Kivinurm, Enn 2013. Kiituslaulud. Rakvere: [EELK Rakvere Kolmainu kogudus].

Klijn A. F. 1983. 2 (Syriac Apokalypse of) BARUCH. A New Translation and Introduction. -
Charlesworth, James H. (toim). The 0ld Testament Pseudepigrapha. Volume I: Apocalyptic
Literature & Testaments. New York et al.: Doubleday, lk 615-652.

Kraus, Hans-Joachim 1978. Psalmen. 2. Teilband. Psalmen 60-150. 5. Grundlegend Uberarbeitete
und veranderte Auflage. BKAT. Neukirchen-Vluyn: Neukirchener Verlag.

Kohler, Ludwig 1995. Vana Testamendi teoloogia. Tlk Kalle Kasemaa. Tartu: Greif.

Lahe, Jaan 2012a. Probleme und Tendenzen in der Gnosis-Forschung im Zeitraum 1980-2000. -
Theologische Rundschau 77,k 365-392, 401-425 (D01:10.1628/004056912804003963).

Lahe, Jaan 2012b. Gnosis und Judentum. Alttestamentliche und jiidische Motive in der gnostischen
Literaturund das Ursprungsproblem der Gnosis. Nag Hammadi and Manichaean Studies 75. Leiden,
Boston: Brill.

Leisegang, Hans 1985. Die Gnosis. Kroners Taschenausgabe 32. Stuttgart: Kroner.

Lewis, Nicola Denzey 2013. Introduction to Gnosticism. Ancient Voices, Christan Worlds. New York,
Oxford: Oxford University Press.

Linjamaa, Paul 2019. The Ethics of The Tripartite Tractate (NHC I, 5). A Study of Determinism and
Early Christian Philosophy of Ethics. Nag Hammadi and Manichaean Studies 95. Leiden, Boston:
Brill (DOI1:10.1163/9789004407763).

146 www.folklore.ee/tagused



Piibli folkloorist ning selle retseptsioonist juudi, kristlikus ja gnostilises parimuses

Loretz, Oswald 1979. Die Psalmen. Teil II: Beitrag der Ugarit-Texte zum Verstdndnis von Kolometrie
und Textologie der Psalmen. Psalm 90-150. Alter Orient und Altes Testament (AOAT), Band 207/2.
Kevelaer: Butzon & Bercker; Neukirchen-Vluyn: Neukirchener Verlag.

Lundhaug, Hugo & Jenott, Lance 2015. The Monastic Origins of the Nag Hammadi Codices (STAC
97). Tubingen. Mohr Siebeck.

Lunt, H[orace] G.1985. Ladder of Jacob. A New Translation and Introduction. — Charlesworth, James
H. (toim). The 0ld Testament Pseudepigrapha. Volume II: Expansions of the “Old Testament” and
Legends, Wisdom and Philosophical Literature, Prayers, Psalms, and Odes, Fragments of Lost
Judeo-Hellenistic Works. New York et al.: Doubleday, Lk 401-411.

Luttikhuizen, Gerard P.1997. The thought pattern of Gnostic mythologizers and their use of Biblical
Traditions. — Turner, John F. & McGuire, Anne (toim). The Nag Hammadi Library after fifty years.
Proceedings of the 1995 Society of Biblical Literature Commemoration. NHMS XLIV. Leiden, 98101
(D0I:10.1163/9789004439740_010).

Luttikhuizen, Gerard P. 1998. Biblical Narrative in Gnostic Revision: the Story of Noah and the
Flood in Classic Gnostic Mythology. — Martines, Florentino Garcia & Luttikhuizen, Gerard P. (toim).
Interpretations of the Flood. Leiden et al.: Brill, Lk 108-120 (D0I:10.1163/9789004675605_010).

Luttikhuizen, Gerard P. 2000. The creation of man and woman in the Secret Book of John. —
Luttikhuizen, Gerard P. (toim). The creation of man and woman. Interpretations of the Biblical
Narratives in Jewish and Christian traditions. TBNJCT Ill. Leiden: Brill, Lk 140-155 (D01:10.1163/978
9047400394 _013).

Luttikhuizen, Gerard P.2006. Gnostic Revisions of Genesis Stories and Early Jesus Traditions. Nag
Hammadi and Manichaean Studies 58. Leiden, Boston: Brill.

Markschies, Christoph 2009. Gnostische und andere Bildblicher in der Antike. — Markschies,
Christoph. Gnosis und Christentum. Berlin: Berlin University Press, lk 113-159.

Markschies, Christoph & Thomassen, Einar (toim) 2020. Valentinianism: New Studies. Nag Ham-
madi and Manichaean Studies 96. Leiden, Boston: Brill.

Metzger, Bruce M. 1983.The Fourth Book of Ezra. A New Translation and Introduction. -
Charlesworth, James H. (toim). The Old Testament Pseudepigrapha. Volume I: Apocalyptic
Literature & Testaments. New York et al.: Yale University Press, Lk 517-539.

Morenz, Siegfried 1960. Agyptische Religion. Die Religionen der Menschheit 8. Stuttgart:
W. Kohlhammer.

Miiller, Reinhard 2008. Jahwe als Wettergott: Studien zur althebrdischen Kultlyrik anhand
ausgewdbhlter Psalmen. Beihefte zur Zeitschrift fiir die alttestamentliche Wissenschaft (BZAW),
Band 387. Berlin, New York: Walter de Gruyter.

Nommik, Urmas 2009. Vana Testamendi moistmise eeldusi. — Lahe, Jaan & Padam, Tiit (koost).
Minu Issand ja minu Jumal! Piihendusteos dr. theol. Toomas Paulile 70. siinnipdevaks. EELK Usu-
teaduse Instituudi toimetised XX. Tallinn: EELK Usuteaduse Instituut, lk 13-24.

Ndmmik, Urmas (tlk) 2013. liobi raamat. Piibel kontekstis 1. Tartu: Tartu Ulikooli Kirjastus.
Nommik, Urmas 2017. lobi raamatu raamjutustus sliria ja vanakreeka versioonides. — Rohtmets,
Priit & Remmel, Atko-Sulhan (koost). Eesti Evangeelne Luterlik Kirik 100. Kirik. Teoloogia.
Midlestused. EELK Usuteaduse Instituudi toimetised 26. Tallinn: EELK Usuteaduse Instituut,
lk 203-220.

Origenes 1989 = Origen. Commentary on the Gospel according to John, Books 1-10. Tlk Ronald E.
Heine. Fathers of the Church 80. Washington, D. C.: Catholic University of America Press.

Parrott, Douglas M. 1979. The Bruce Codex. Tlk ja toim Douglas M. Parrott. Nag Hammadi and
Manichaean Studies 13. Leiden: Brill.

Paul, Toomas & Masing, Uku & Pd&ld, Hillar & Kasemaa, Kalle 1989. Uus Testament ja Psalmid ehk
Vana Testamendi laulud. [Psalmid heebrea keelest télkinud Hillar Pold, taiendanud Uku Masing,
viimistlenud Kalle Kasemaa.] Tallinn: EELK Konsistoorium.

Piibel 1997 = Piibel: Uus ja Vana Testament. Tallinn: Eesti Piibliselts (www.piibel.net — 24.07.2025).

Maetagused 92 147



Jaan Lahe

Pirké de-Rabbi Eliezer = Borner-Klein, D. 2004. Pirke de-Rabbi Elieser: Nach der Edition Venedig
1544 unter Berticksichtigung der Edition Warschau 1852. Studia Judaica 26. Berlin: Walter de
Gruyter.

Rasimus, Tuomas 2009. Paradise Reconsidered in Gnostic Mythmaking. Rethinking Sethianism
in Light of the Ophite Evidence. Nag Hammadi and Manichaean Studies 68. Leiden: Boston: Brill.

Reeves, John C. 1992. Jewish Lore in Manichaean Cosmogony: Studies in the Book of Giants
Traditions. Tlk ja toim John C. Reeves. Texts and Studies in Ancient Judaism 63. Tlibingen: Mohr
Siebeck.

Rosenbaum, H.-U. 1972. Zur Datierung von Celsus’ AAHOHE AOTOZ. - Vigiliae Christianae 26,
lk 102-111(D01:10.2307/1583614).

Rubinkiewicz, R.1983. Apocalypse of Abraham. A New Translationand Introduction. - Charlesworth,
JamesH.(toim).The Old Testament Pseudepigrapha. Volume I:Apocalyptic Literature & Testaments.
The Anchor Yale Bible Reference Library. New York et al.: Doubleday, Lk 681-705.

Rudolph, Kurt 1965. Theogonie, Kosmogonie und Antropogonie in den manddische Schriften. Eine
literarische und traditionsgeschichtliche Untersuchung. Forschungen zur Religion und Literatur
des Alten und Neuen Testaments, herausgegeben von Ernst Kdsemann und Ernst Wiirthwein, 88.
Heft der ganzen Reihe. Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht.

Rudolph, Kurt 2014. Gnoosis. Uhe hilisantiikse usundi olemus ja ajalugu. Tlk Jaan Lahe, Jana Lahe
ja Marju Lepajde. Tallinn: TLU Kirjastus.
Salo, Vello & Hirv, Indrek 2009. Psalmid. Tallinn: Maarjamaa.

Schenke, Hans-Martin 2012a. Hauptprobleme der Gnosis. Gesichtspunkt zu einer neuen Darstel-
lung des Gesamtphanomens. — Schenke Robinson, Gesine & Schenke, Gesa & Plisch, Uwe-Karsten
(toim). Der Same Seths. Hans-Martin Schenkes Kleine Schriften zu Gnosis, Koptologie und Neuem
Testament. Nag Hammadi and Manichaean Studies 78. Leide, Boston: Brill, Lk 160-173 (D0I1:10.1163
/9789004226241_012).

Schenke, Hans-Martin 2012b. Die Gnosis. — Schenke Robinson, Gesine & Schenke, Gesa & Plisch,
Uwe-Karsten (toim). Der Same Seths. Hans-Martin Schenkes Kleine Schriften zu Gnosis, Koptologie
und Neuem Testament. Nag Hammadi and Manichaean Studies 78. Leide, Boston: Brill, lk 114-159.
Schmid, Herbert 2018. Christen und Sethianer: Ein Beitrag zur Diskussion um den religions-
geschichtlichen und den kirchengeschichtlichen Begriff der Gnosis. Supplements to Vigiliae Chris-
tianae 143. Leiden, Boston: Brill.

Seybold, Klaus 1996. Die Psalmen. Handbuch zum Alten Testament (HAT) 1. Reihe, Band 15.
Tubingen: Mohr Siebeck.

Simonetti, Manlio & Conti, Marco & Oden, Thomas C. (toim) 2006. Job. ACCS: Old Testament 6.
Ancient Christian Commentary on Scripture 6. Downers Grove, IL: Intervarsity Press.

Sneed, Mark R.2022. Taming The Beast. A Reception History of Behemoth and Leviathan. Studies
of the Bible and Its Reception 12. Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht.

Spieckermann, Hermann 1989. Heilsgegenwart: Eine Theologie der Psalmen. Forschungen
zur Religion und Literatur des Alten und Neuen Testaments (FRLANT), Band 148. Gottingen:
Vandenhoeck & Ruprecht.

Tardieu, Michel 2008. Manichaeism. Tlk M. B. DeBevoise. Urbana and Chicago: University of Illinois
Press.

Tate, Marvin E.1990. Psalms 51-100. Word Biblical Commentary 20. Dallas: Word Books.

Thomassen, Einar 2021. The Coherence of “Gnosticism” Hans-Lietzmann-Vorlesungen 18. Berlin/
Boston: Walter de Gruyter.

Troger, Karl-Wolfgang 1973. Gnosis und Neues Testament. Studien aus Religionswissenschaft und
Theologie. Berlin: Evangelische Verlagsanstalt.

Troger, Karl-Wolfgang 1980. Altes Testament — Friihjudentum — Gnosis. Neue Studien zu “Gnosis
und Bibel”. Giitersloh: Mohn.

148 www.folklore.ee/tagused



Piibli folkloorist ning selle retseptsioonist juudi, kristlikus ja gnostilises parimuses

Turner, John D. 2001. Sethian Gnosticism and the Platonic Tradition. BCNH: Section “Etudes” 6.
Quebec, Louvain: Les Presses de 'Université Laval Quebec, Peeters.

Tur-Sinai, Naphtali H.1957. The Book of Job. A New Commentary. Jerusalem: Kiryat-Sefer.
Van den Broek, Roelof 2013. Gnostic Religion in Antiquity. Cambridge: Cambridge University Press.

Van Oorschot, Jirgen 1995. Tendenzen der Hiobforschung. — Theologische Rundschau 60, lk 351-
388.

Vicchio, Stephen J. 2020. The Book of Job. A History of Interpretation and a Commentary. Eugene,
Oregon: Wipf & Stock.

Watts, John D. W.1985. Isaiah 1-33. Word Biblical Commentary. Waco, Texas: Word Books.
Weiser, Artur 1979. Die Psalmen 1. Psalm 61-150. ATD 15. Géttingen: Vandenhoeck & Ruprecht.

Welburn, A.J. 1981. Reconstructing the Ophite Diagram. — Novum Testamentum XIII, 3, Lk 261-287
(DOI:10.2307/1560685).

Whitney, K. William 2006. Two strange beasts: Leviathan and Behemoth in Second Temple and
early rabbinic Judaism. Harvard Semitic Monographs 63. Wiona Lake, Indiana: Eisenbaruns.

Williams, Michael A. 1996. Rethinking “Gnosticism”. An Argument for Dismantling a Dubious
Category. Princeton: Princeton University Press.

Wildberger, Hans 1978. Jesaja. 2. Teilband: Jesaja 13-27. Biblischer Kommentar Altes Testament
X/2. Neukirchen-Vluyn: Neukirchener Verlag.

Witte, Markus 2021. Das Buch Hiob. Das Alte Testament Deutsch, Bd 13. Gottingen: Vandenhoeck
& Ruprecht.

SUMMARY

The metamorphoses of Behemoth and Leviathan: A study of Biblical
folklore and its reception in jewish, christian, and gnostic traditions

JAAN LAHE

Professor of the History of Religions,

Institute of Theology of the Estonian Evangelical Lutheran Church
Associate Professor of Cultural and Religious Studies, Tallinn University
Visiting researcher at the Faculty of Theology, University of Tartu
usundiuurija@gmail.com

Keywords: Behemoth, Leviathan, Bible, pseudepigrapha, early christian literature,
gnostic tradition

The article explores the transformation of Behemoth and Leviathan — mytho-
logical creatures mentioned in the Bible — and traces their development within
later Jewish, Christian, and Gnostic traditions. Although their role in the Bible is
marginal, they attain significant importance in post-biblical literature, where
they become associated with primordial chaos, divine power and eschatologi-
cal cosmology. The first section of the article analyzes the descriptions of these
two beings, especially in the Book of Job. Behemoth is portrayed as a massive
land creature, often associated with the hippopotamus, while Leviathan is
depicted as a sea monster, interpreted variously as a crocodile or a dragon, but
with clear mythical and cosmological traits. The author emphasizes the possi-
ble origins of these creatures in Ancient Near Eastern chaos myths.

Maetagused 92 149



Jaan Lahe

The second section examines their development in Jewish pseudepigraphal
texts (e.g., 4 Ezra, 2 Baruch, 1 Enoch), where they are eschatological beings
preserved by God for a future banquet for the righteous. These texts explore
their separation and habitats — Behemoth on land and Leviathan in the sea —
as well as their gender and symbolic significance.

In the third section, the rabbinic tradition is addressed, where Leviathan
and Behemoth acquire additional roles. New motifs emerge, such as their
immense appetite and thirst, and Leviathan’s cosmological role as related to
the axis mundi. The rabbinic tradition also emphasizes their roles in the messi-
anic banquet and a cosmic struggle, with positive reinterpretations replacing
earlier demonic associations.

The fourth section focuses on the reception of Behemoth and Leviathan
in early Christian tradition. Here, their demonic aspects become more pro-
nounced, especially in the Book of Revelation, where they are interpreted
symbolically as manifestations of evil — land and sea beasts opposing God.
In Gnostic literature, Leviathan is linked to the demiurge and hostile cosmic
forces, representing cosmic deception and material entrapment.

The article demonstrates how the motifs of Behemoth and Leviathan
underwent a complex evolution from peripheral biblical creatures to central
figures in religious and cosmological worldviews, with their significance var-
ying across traditions and historical contexts.

Jaan Lahe on teoloogiadoktor (Tartu 2009), EELK Usuteaduse Instituudi usundiloo professor, Tal-
linna Ulikooli kultuuri- ja religiooniuuringute dotsent ja Tartu Ulikooli usuteaduskonna kiilalistea-
dur. Tema uurimisvaldkondade hulka kuuluvad religiooniajalugu Roomaimpeeriumis (gnostitsism,
nn idamaised kultused Rooma impeeriumis, varakristlus) ja Uus Testament (ajalooline kontekst,
deteropauluslik teoloogia).

Jaan Lahe is a Doctor of Theology (2009), Professor of the History of Religions at the Institute of
Theology of the Estonian Evangelical Lutheran Church and Associate Professor of Cultural and
Religious Studies at Tallinn University. His research areas include the history of religion in the
Roman Empire (Gnosticism, the so-called “oriental” cults in the Roman Empire, early Christianity)
and the New Testament (the historical context of the New Testament, Deutero-Pauline theology).

usundiuurija@gmail.com

www.folklore.ee/tagused



