https://doi.org/10.7592/MT2025.92.galieva

Louna-Uurali venelaste
ravipraktika: vaevuse
ulekandmine inimeselt
teistele objektidele

FARIDA GALIEVA
R. G. Kuzejevi nimelise Etnoloogiauuringute Instituudi dotsent, Ufaa, Baskortostan
afg18@mail.ru

Teesid: Artiklis selgitatakse haiguse inimeselt elavale voi elutule objektile Gilekandmise prak-
tikaid ja retseptsiooni Louna-Uraali (Baskortostani Vabariigi) venelaste tervendamispraktikas
19. sajandi [6pust 20. sajandi keskpaigani. Sel perioodil olid etnilised traditsioonid veel sailinud.

Haiguse lilekandmine toimus teatavate maagiliste toimingute, samuti loitsude ja palvetega.
Ulekandmise objektideks olid koduloomad (kassid, koerad, kanad, kuked, haned), samuti kalad
(haugid), puud (kased), tuli, ahjusuits. Lemmikloomade poole p6drduti eranditult imikute ravi-
misel, vaidetavalt seetottu, et rase naine oli eksinud koduloomade l66mise keelu vastu. Monede
punetussiimptomitega haiguste (leetrid, punetised, tuulerduged) simptomid kaotati punase
riide abil. Ravi kaigus teostatavad toimingud on seotud lapse tdstmisega ja tagasi tdmbami-
sega, Oigeusu risti tegemisega, haige koha piiramisega, sidumisega (haige inimese v6o Umber
puuttive), vee pritsimisega poleva puuhalu kohal (ndol olevate haavandite puhul).

Marksdnad: haiguse llekanne, lastehaigused, Lduna-Uurali venelased, rahvameditsiin

SISSEJUHATUS

Louna-Uurali vene etnokultuuriline kogukond kujunes 16.-19. sajandini pea-
miselt paljude Venemaa piirkondade (Péhja-, Kesk-, Louna-, Ladne-Euroopa)
elanike iimberasumise tulemusena (Galieva 2012, 2014). Nad tdid Louna-
Uurali aladele oma ajaloolisel kodumaal kujunenud viisid ja meetodid hai-
gustest vabanemiseks, ettekujutused sakraalsete objektide ja esemete kohta
ning loitsud. Aja jooksul toimus erinevate venelaste rithmade traditsioonide
ladestumine ja nende uuenemine tanu uute teadmiste ja ravimisvahendite

https://www.folklore.ee/tagused/nr92/galieva.pdf



Farida Galieva

tekkimisele (Dinikejeva 2016; Galieva & Dinikejeva 2015). Nagu uuring naditas,
sdilisid tervendamispraktika traditsioonid 20. sajandi keskpaigani, pohjuseks
traditsioonide tugevus, venelaste kompaktne asustus (sageli “pesadena”),
kehvad rahalised voimalused ja pettumine ametlikus meditsiinis.

Kdesoleva artikli eesmadrk on avada haiguse lilekandmise tehnikat Louna-
Uurali venelaste ravimispraktikas, mida kasutati 19. sajandi lopust kuni
20. sajandi keskpaigani.

MATERJALID JA MEETODID

Allikatena on kasutatud andmeid Louna-Uurali (Ufa kubermangu) venelaste
rahvameditsiini kohta etnograafi ja arheoloogi Ruf Ignatjevi (Ignatjev 1882:
328-342), kohalike ajaloolaste M. V. Kolesnikovi (Kolesnikov 1888: 42; 1889:
1-3, 6, 9, 14, 21, 22, 25, 29, 32, 34, 36; 1890: 3-8, 43, 48; Rodnov 2015) ja Alek-
sei Kiikovi (Kiikov 1930), etnograafi ja folkloristi Dmitri Zelenini (1907, 2011
(1): 93—108; 2011 (2): 144-159, [originaalid 1907; 1904], Leningradi folkloristi
Natalia Kolpakova (1938; SAF 1) ning valjapaistva Moskva folkloristi Erna
Pomerantseva (1948-1949; SAF 2) valitoddelt. Boriss AhmetSini juhitud Bas-
kortostani Riikliku Ulikooli filoloogiateaduskonna folkloristide ekspedit-
sioon (2013) tegeles osaliselt materjali kogumisega Baskortostani kirdeosa
venelaste etnomeditsiini kohta (AhmetSin & Kulsarina et al. 2013). Artikli
autor kogus aastail 2011—2023 andmeid Baskortostani venelaste kohta aja-
loolise ja etnograafilise uurimise kdigus (Galieva 2012, 2014), kasutades
vdlietnograafia meetodeid. Valitéomaterjalide (2014—2017) pdhjal koostas
publikatsioone laste ravimisele suunatud ravipraktikate kohta Julia Dinike-
jeva (2016), sh kaasautorluses Farida Galievaga (Galieva & Dinikejeva 2015).

Uuringu asjakohasus ja teaduslik uudsus seisneb selles, et iildiselt ei ole
Louna-Uurali vene elanikkonna rahvameditsiini seni eraldi uuritud, kuigi see
on iiks olulisemaid etnilise kultuuri kihte, milles ilmneb selgelt etniliste tra-
ditsioonide jarjepidevus, maailmavaatelise ja religioosse identiteedi diinaa-
mika ning sotsiaalmajanduslikud muutused. Kdesoleva uurimuse teemaks on
tehnika, mida paljud Louna-Uurali erinevate kiilade rahvaravitsejad kasu-
tasid oma praktikas — haiguste iilekandmine elus voi elututele objektidele
teatud tegevuste ning tingimata loitsude ja palvete abil. Uurimismeetodina
kasutatakse Louna-Uurali venelaste rahvameditsiini kohta kogutud varem
avaldatud ja kasikirjaliste valitoomaterjalide vordlust, samuti vordlusi teiste
rahvaste ja piirkondadega.

UURINGU TULEMUSED

Artikli ettevalmistamise kdigus selgus, et elavate objektide hulgast valiti
lilekandmiseks koigepealt need, keda rahvamiitoloogias tajuti vahendaja-
tena elavate ja surnute maailma vahel — koerad, kassid, kanad. Neid kasutati

106 www.folklore.ee/tagused



Louna-Uurali venelaste ravipraktika: vaevuse iilekandmine inimeselt teistele objektidele

torjerituaalides ja tervendamismaagias kurja silma ja sona vastu ning hai-
guste torjumiseks. Eriti sageli kasutati koduloomi laste haiguste ravimiseks,
sest rahvauskumuste kohaselt on haiguste ilmnemine imikutel otseselt seotud
teatud keelude rikkumisega raseda naise poolt, nditeks koduloomade 166mine.

Lapsevalustvabanemiseretseptis, mis onkirjapandud Kagakiilas, Beloretski
rajoonis, Baskortostanis, soovitatakse teha haige koha iimber parema kde nime-
tissormega ringe (ringi joonistamisega haigus lokaliseeritakse) ja 6elda: “Kas-
silevalu, koerale valu, aga meie laps [nimi] saab terveks. Aamen. Aamen. Aamen”
(Kaga 2013; AhmetS$in & Kulsarina et al. 2013, nr 26). Kassi ja koera nime ei nime-
tata, kuid lapse nimi konkretiseeritakse kui kaitstava iihiskonnaliikme nimi.

Kui eelmises ndites ainult nimetatakse kassi ja koera objektina, kes vas-
tanduvad inimeste maailmale, siis jargmises retseptis luuakse koeraga otsene
kontakt. Uhes Julia Dinikejeva poolt Baskortostani Karaideli rajoonis kirja
pandud raviviisis, et vabastada vastsiindinu selja peal olevatest karvadest (sil-
male ndahtamatutest, kuid last hdirivatest torkivatest karvakestest), soovitati
madarida koht voiga, kutsuda koer ja lasta tal koos voiga karvad ara lakkuda
(Dinikejeva 2016: 55).

Haiguste koerale iilekandmise voimalusi teadsid ka teised rahvad. Bas-
kiirid 0mblesid lapsele spetsiaalse “koerasargi” ja panid selle mdneks ajaks
koerale selga, et rahvauskumuste kohaselt saada kaitset kurjade vaimude eest
(Galieva 2020: 268). Haigus kanti koerale iile, kui looma s6ddeti leivatiikki-
dega, lausudes: “Ara s66 last, s66 seda!” (Galieva 2020: 54). TSehhid andsid
koerale vees leotatud leivakooriku, et vabaneda lapse kestvast nutust (Arhan-
gelskaja 2020: 24). Nagu kirjutab Alla Arhangelskaja, peeti eriliselt tervenda-
vaks jouks koera siilge, seda kasutati haavade, haavandite ja isegi nahapole-
tike raviks. Sarnaselt venelastele maarisid tSehhid valusale kohale hapukoort
ja koer lakkus selle maha (Arhangelskaja 2020: 26). Tuletame meelde, et koer
on slaavi miitidisimboolikas alumise maailma kaitsja, tal on voime ennustada
surma (Arhangelskaja 2020: 112). Kassil on ndia vagi, ta on “nii jumaliku isik-
suse kehastus, patroon kui ka negatiivse algega seotud madalama miitoloogia
element” (Toporov 2011: 112; 322).

Louna-Uurali venelased lahendasid laste regulaarse ohjeldamatu dise nut-
misega seotud probleeme ka kanade ja kukkede abil. Algul loeti loitsusid “koi-
dikule”, “Son Ugomonile”, seistes seejuures maja ukseavas ning avades ja sul-
gedes ust, et probleem ldheks iile sakraalse piiri minema. Seejdrel kanti laps
kanalasse, loeti meieisapalve, paigutati kanaorre alla, tosteti iiles ja korvale,
korrates Oigeusu risti kuju (Galieva & Dinikejeva 2015: 469). Samamoodi viidi
laps kanalasse keskpdeval, et vabaneda kriksast (miiiitiline olend, kes vdide-
tavalt votab lapselt elujou) (Galieva & Dinikejeva 2015: 270). Piiiiti kana ja loeti
sellele loits koos palvega kanadele ja kukele, et nad votaksid lapselt kriksa dra,
last nimetati nime pidi, ning seejdrel lasti kana dues lahti (SAF 1, DI 80, 1 69).
Samal kombel kasutati kana 6htuse kriksa ja unetuse vastu, ainult loits erines
keskpdevase kriksa puhul kasutatavast: “Kanad, kanad, kuked, votke kriksa

Maetagused 92 107



Farida Galieva

keskpdeval lapselt [nimi]. Teie, kanad ja kuked, karjuge ja miiristage kana
kukil, ja laps, ori [nimi] olgu vait. Votke unetus lapselt [nimi] ja viige kana
kukile. Jad, unetus, kana kukile, kana kukile, kana kukile” (SAF 1, D 80, 1 69).

Sarnaseid poordumisi kukkede ja kanade poole kasutasid samasuguses olu-
korras venelased ka Venemaa teistes piirkondades. Nditeks viidi laps hommi-
kul kana orre alla ja 6eldi kolm korda: “Kanad valged, kanad hallid, kanad kir-
jud, vota lapsest [nimi] kisa. Ja anna talle rahunemist!” (TolSanova 2004: 105).

Tuletame meelde, et rahvamiitoloogias seostatakse kana naiselikkuse,
surmajdrgse elu ja esivanemate kultusega, see on pddstmise ja andestuse
stimbol (Galieva & Dinikejeva 2015: 269). Muneja kana on igavese elu siimbol
ja kukk on “pdikese maapealne kaksik”, seotud hommikuhdmaruse ja pdi-
kese jumalustega, peletab ebapuhtaid joudusid (Toporov 2014: 60—-65). See
on pohjus, miks ta on Louna-Uurali (ja teiste piirkondade) venelaste paljude
rituaalide keskmes. Lesele anti enne abikaasa matuseid, samuti {iheksandal
ja neljakiimnendal pdeval parast abikaasa surma, elus kana; monikord ulatati
kana iile surnu kirstu (Galieva 2012: 106). Mehed t6id 6htupoolikul kana toidu-
valmistamiseks (Galieva 2012: 112). Kanast keedeti pulmas suppi, kiipsetati
pirukaid ja kindlasti ka kurnikut; kohustuslike pulmaroogade hulka kuulus ka
munaroog (Galieva 2012: 113).

Louna-Uurali venelased praktiseerisid haiguse iilekandmist ka hanedele ja
haugile. Oise allapissimise raviks piiiiti viike haug, kuivatati ira, loeti sdnad
peale ja pandi lapse madratsi alla (Dinikejeva 2016: 57). Laps pidi magama kui-
valt nagu kuivatatud haug. Kollatdvest vabanemiseks piiiiti haug ja pandi see
kaussi, patsienti sunniti seda vaatama, nii et kollatobi ldks inimeselt kalale
lile, see muutus kollaseks ja uinus. Pdrast seda ei tohtinud patsient enam
kunagi haugi siitia (Rodnov 2015: 103). Nahal olevate tumedate laikude (matez)
raviks piiiiti esimene kevadine hani ja hooruti seda vastu ndgu, usuti, et parast
seda kaovad laigud iseenesest (Rodnov 2015: 102). Paljude rahvaste miitoloo-
gias on haug “paikese zoomorfne kehastus”, inimeste tootemesivanem, kes
kuulub ktoonilisse sfaari, alumisse ilma (Toporov 2014: 491—495).

Rahvapadraste uskumuse kohaselt neutraliseeriti moned haigused (valis-
tunnuseks oli naha punetamine) punase riide abil. Lapsi mdhiti punase riide
sisse, et vabaneda kehal olevatest karvadest (Dinikejeva 2016: 57). Autori vali-
toode materjalide kohaselt kinnitati Baskortostani Duvani ja Belokatai rajooni
vene kiilades roosi haigestumise korral punane riie haiguskohale. Leetrite
puhul paigutati laps pimedasse tuppa, aknad kaeti punase kangaga (Galieva
& Dinikejeva 2015: 57). Leetrite voi punetiste puhul mahkisid tSuvasid (Egorova
2010: 281, 282), karjalased, vepslased (Paskova 2024: 154), paljud soome-ugri ja
turgi rahvad (Nikonova 2000) patsiendi punasesse linasse.

Usuti, et haigustest saab vabaneda, kui pdorduda loodusobjektide ja loodus-
like elementide poole. Dmitri Zelenin registreeris Ufa oblasti Blebei maakonna
Usen-Ivanovo kiilast 1904. aastal viisi, kuidas vabaneda kurja silma ja kiilma
pohjustatud komuhast (palavikust). Raviksloetispetsiaalsetloitsujakantipalavik

108 www.folklore.ee/tagused



Louna-Uurali venelaste ravipraktika: vaevuse iilekandmine inimeselt teistele objektidele

lile teisele inimesele patsiendi majale ldhima kasepuu kaudu: “Tuleb minna
sinna ja ilma iimber p66ramata panna oma v606 kase iimber ning siis kiirustada
koju. Kes v00 votab, selle komuha (palavik) murrab” (Zelenin 2011: 157). Kaske
voib siinkohal pidada muistsete slaavlaste piihaks puuks, jumalate kingituseks,
maa ja taeva iihendajaks (Toporov 2014: 127—-143), samuti vahendajaks inimeste
maailmaga, v60 on eluruumi kaitsja ja sakraalne ese (Galieva 2020: 48—-49).

1838. aastal Natalia Kolpakova poolt iileskirjutatud loitsu lausuti kase-
halgude kohal, et kask vahendaks roosist vabanemist. Lausutakse: “Siiiitan
roosi, karastan roosi, labi valge emakese kase,” seejdrel kastakse roosil poleda
tules, leekides (SAF 1, D. 80. L. 72).

Lapse kurjast silmast vGi valust vabanemise ja iilekandmise protsessi
vahendab vene ahju (tare kese) suits. Baskortostani Djurtjuli rajooni Vjalaots-
naja kiilas hoiti enne pliidi siilitamist last pliidisuu juures ja 6eldi: “Lenda
suits, vota kuri silm v6i valu jumalasulaselt [nimi]” (Dinikejeva 2016: 56).
TSeljabinski oblastis Njazepetrovski linnas aitas pliit/ahi vabaneda naistel
igatsusest armastatu jarele: kui abikaasa jattis ta maha ja naine ei saa magada,
“narbub”, siis ravitseja luges ahju ees palveid ja loitsusid, podrdudes suitsu
poole, et see votaks haiguse dra (Ahmetsin & Kulsarina et al. 2013, nr 53).

Tule element aitas rahvauskumuste kohaselt vabaneda lendvast (letutska),
millega kaasnevad laigud ndol ja kehal. Nende pohjuseks loeti tulle siilitamise
keelu rikkumist. Ravimiseks tuli minna kiila servale, vaadata suitsu voi tule
suunas, poorduda nende poole, et nad votaksid dra lendava tule lapselt [nime-
tati konkreetne nimi] (Dinikejeva 2016: 58). Natalia Kolpakova iileskirjutuse
kohaselt vottis ravitseja soela ja asetas sinna kolm kasepeergu, tostis soela
ndo juurde ja purskas labi soela vett ndo peale. Lahedal seisev inimene kiisis:
“Mida sa pritsid?” — “Tuld.” — “Millist tuld?” — “Piiha tuld. Niiidsest igavesti.
Aamen” (SAF 1, D. 80. L. 199; Galieva & Dinikejeva 2015: 58). Haigusest aitavad
vabaneda vesi, kask, tuli. Sarnaselt toimus lendva siimptomite iilekandmine
Penzakandis, kuid selleks voeti ja seoti kokku 12 peergu (Popov 1903: 204—205).

Louna-Uurali venelaste maagias vabaneti haigustest piirialadel. Tugevate
nutuhoogude vaigistamiseks viidi labi rituaalne kandmine vdravasamba voi
vdrava juurde, lausuti loits, milles podrduti varavaposti isakese poole, et see
kaotaks nutu, karjumise ja koik hadad (Dinikejeva 2016: 56). Sageli viidi maa-
gilisi toiminguid labi saunas. Nditeks, et vabastada inimene ussist, kes ldaks
suu kaudu inimese sisse ja “imeb siidant”, tuli patsiendil kummarduda avatud
suuga kuumade siite kohale, kuhu oli laiali puistatud vaarikad, paludes roo-
majal lahkuda inimesest ja minna vaarikamarjadesse (Rodnov 2015: 99-100).

KOKKUVOTE
Louna-Uurali elanikud kasutavad ravimeetodeid, mida antakse edasi pol-

vest polve, nagu ka arusaamu haiguste pohjustest ja olemusest. Haigust, mis
oli seotud rasedate naiste keeluga liiia (kodu)loomi, raviti nende loomade

Maetagused 92 109



Farida Galieva

(kasside, koerte, kanade) abil. Valusaid vistrikke ndol seletati tulle siilitamise
keelu rikkumisega ja vastavalt raviti neid tule, kasepeeru (mediaator) ja veega.
Usuti, et kust haigus tuli, sinna tuleb ta tagasi saata, nagu see tekkis, nii tuleb
haigus saata maagiliste votetega tagasi algpunkti. Naha punetuse tunnustega
haiguste (punetised, rouged, leetrid, vastsiindinute harjased) vaigistamine
toimus punast varvi riide abil, mis riputati haige lahedale, mahiti timber lapse
vOi pandi haige kohale. Koigi maagiliste toimingutega kaasnesid digeusu pal-
ved ja eelkristlikud loitsud. Kala (haug), ahjusuits, tuli, kask, marjad, samuti
vdravapostid ja varavad olid kasutusel inimeselt haiguste iilekandmiseks.

Tolkinud Mare Kdiva
Tolke aluseks on Farida Galieva 2024. a artikkel “Tselitel'skaia praktika russkikh luzhnogo-Urala:

priem “perenosa” neduga ot cheloveka na drugie obiekty”. — Vestnik Chuvashskogo universiteta 3,
lk 12-19 (DOI:10.47026/1810-1909-2024-3-12-19).

TANUSONAD

Artikkelonvalminud VenemaaTeaduste Akadeemiariikliku projekti IETUFITSRAN nr122041900118-5
raames.

ALLIKAD

Keele ja Kirjanduse Uurimisinstituudi teaduslik arhiiv. Ufaa, Baskortostan, Vene Teaduste Akadee-
mia Foderaalne Uurimiskeskus.

SAF 1 = Baskiiria vene folkloor. Salvestused folkloristlikelt ekspeditsioonidelt 1938. aastal
Baskiirias. Juhendaja N. P. Kolpakova (Leningrad). Fond 3. kasikiri 2. Dokumendid 79-81.

SAF 2 = Bagkiiria vene folkloor. Lomonossovi nimelise Moskva Riikliku Ulikooli folkloristika osa-
konna 1948 ja 1949. aasta folkloristlike ekspeditsioonide salvestused, juhendaja E. V. Pomerant-
seva. Fond 3. Kasikiri 2. Dokumendid 181-197.

KIRJANDUS

Ahmetsin, Boris & Kulsarina et al. 2013 = Akhmechin, B. G. & Kul'sarina, I. G. & Kul'sarin, N. G. 2013.
Sovremennoe sostoianie predanii, chastushek i bylichek severo-vostochnoi Bashkirii: sbornik
fol’klornykh tekstov. Ufa: Bashgu.

Arhangelskaja, Alla 2020 = Arkhangelskaia, A. M. Sobaka kak “nechistoe” zhivotnoe v tradicionnoi
narodnoi kul'ture i iazyke. — Slavica Slovaca 1, Lk 110-122.

Dinikejeva, Julia2016 = Dinikeeva, lu. G. Narodnye sposoby lecheniia detskikh boleznei (po polevym
etnograficheskim materialam, sobrannym u russkogo naseleniia Bashkortostana). — Vestnik
Permskogo universiteta 32 (1), lk 54-59.

Egorova, Oksana 2010. Etnografiia detstva chuvashei Volgo-Ural’ia vo vtoroi polovine XIX —
pervoi treti XX vv. Traditsionnaia rodil’naia obriadnost’ i sotsializatsiia rebenka. Doktorivaitekiri.
Cheboksary: Universiti Press.

Galieva, Farida G.2012. Russkie Bashkortostana: krestjanskij bot, kalendarnée obryady i prazdniki.
Ufa: Gilem.

Galieva, Farida 2014. Russkie Bashkortostana: etnografia. Ufa: Kitap.

Galieva, Farida2020.Semeinye obriady i obychai bashkir v polukultur’'nom prostrantsve. Ufa: Kitap.

Galieva, Farida & Dinikejeva, Julia 2015 = Galieva, Farida & Dinikeeva, lu. Sposoby lecheniia
rasstroistv psikhicheskogo zdorov'ia u grudnykh detei v narodnoi meditsine russkogo naseleniia

110 www.folklore.ee/tagused



Louna-Uurali venelaste ravipraktika: vaevuse iilekandmine inimeselt teistele objektidele

Bashkirii (po polevym iarkhivnym istochnikam). - Sovremennye issledovaniia social’nykh problem
51(7), Lk 265-274.

Ignatjev, Ruf 1882. Narodnye primety i poveriia v Ufimskoi gubernii. — Gurvich, N. A. (toim).
Pamiatnaia knizhka Ufimskoi gubernii. Svedeniia, chislovye i opisatel’nye, otnosiashchiesia
k 1882-1883 gg. i tol’ko ves’ma nemnogie — k prezhnim godam. Ufa: N. K. Blohhin, lk 328-342.
Kaga 2013 = Kaginskie primety, pover’iaizagovory 2013. Model'naia bibliotekas. Kaga Beloretskogo
raiona Bashkortostana (https://kaga.belorcbs.ru/kaginskie-primety-poverya-i-zagovory/ -
13.06.2025).

Kiikov, A.1930. 0 perezitkah drevnostiv poveriah i ob6tSajah sovremennogo russkogo krestianstva
v BASSR. Kraevedtseskii sbornik, 3-4: 65-69.

Kolesnikov, M. 1888. Etnograficheskie ocherki russkogo naseleniia Ufimskoi gubernii, v ego
narodnom bytu, obriadakh, obychaiakh i pr. — Ufimskie gubernskie vedomosti, 1888 nr 42; 1889 nr
1-3,6, 9,14, 21,22, 25, 29, 32, 34, 36; 1890 nr 3-8, 43, 48.

Nikonova, Liudmila 2000. Traditsionnaia meditsina tiurkskikh narodov Povolzh’ia i Priural’ia kak
chast’sistemy ikh zhizneobespecheniia. Saransk: Ruzaevka.

Paskova 2024 = Pashkova, Tatiana 2024. Religiozno-mifologicheskie vozzreniia karelov na bolezni
ospu, krasnukhu, kor' i vetrianku. — Vestnik arkheologii, antropologii i etnografii 64 (1), Lk 151-158
(http://ipdn.ru/2024_1(64).pdf — 16.06.2025).

Popov, G. 1903. Russkaia narodno-bytovaia meditsina. Po materialam etnograficheskogo biuro
kniazia V. N. Tenisheva. Peterburi: A. S. Suvorin (https://www.booksite.ru/fulltext/bytmed/text.
pdf -16.06.2025).

Rodnov, Mikhail 2015. “Novye” imena: istoriko-literaturnye i kraevedcheskie issledovaniia na
luzhhnom UralevXIX—-nachale XXvv.2015.Sankt Peterburg:Svoe lzdalelstvo (https://ebook.bashnl.
ru/reader/bookView.html?params=UmVzb3VyY2UtMTU20Tk/TmV3IG5hbWVz - 16.06.2025).
TolSanova, Tamara 2004 = Tolshanova, T. P. Mir russkogo doma. Kniga narodnoi zhizni. Moskva:
Zvonnitsa-MG.

Toporovy, Vladimir N. 2011 Mifologiia: stat’i dlia mifologitSeskikh entsiklopedii 1. Vol. 1. Moskva:
Languages of Slavic cultures.

Toporov, Vladimir N. 2014. Mifologiya: stat’i dlya mifologicheskikh enciklopedij 1. Vol. 2. Moskva:
Languages of Slavic cultures.

Zelenin, Dmitri K. 2011. Cherty byta Usen-Ivanovskikh staroverov. — Bel’skie prostory. 1 (jaanuar),
lk 93-108; 2 (veebruar), Lk 144-159.

SUMMARY

Healing practice of the Russians of the Southern Urals: the technique of
“transferring” an ailment from a person to other objects

FARIDA GALIEVA

Associate Professor, R. G. Kuzeev Institute for Ethnological Studies,
Ufa Federal Research Centre of the Russian Academy of Sciences,
Ufa, Republic of Bashkortostan, Russian Federation
afg18@mail.ru

Keywords: the Russians of the Southern Urals, prayers and incantations, folk mythology,
field materials, archival sources

The relevance of the study is that the folk medicine of the Russian population
residing in the Southern Urals (Ufa province) is one of the most poorly studied
but most important layers of ethnic culture, in which continuity of ethnic

Maetagused 92 m



Farida Galieva

traditions and the dynamics of worldview and religious identity are clearly
manifested. The purpose of the study is to identify the method of “trans-
mitting” disease from a person to a living or inanimate object in the healing
practice of the Russians of the Southern Urals. The object of the study is the
Russian peasant population of the Southern Urals, formed in the XVI-XX cen-
turies from the natives of the northern, central, southern and Western Euro-
pean governorates of Russia. The chronological framework of the study is from
the end of the XIX to the middle of the XX century, when ethnic traditions were
still preserved. The sources were the author’s field materials and information
on folk medicine of the Russians of the Southern Urals in published and hand-
written works of R. G. Ignatiev, D. K. Zelenin, M. V. Kolesnikov, A. I. Kiikov, N. P.
Kolpakova, B. G. Akhmetshin, Yu. G. Dinikeeva.

The research methods were comprised of contrast between previously pub-
lished and handwritten field materials on folk medicine of the Russians of the
Southern Urals and comparison with other peoples and regions.

The results of the research indicated that the “transfer” of the disease was
carried out with the help of certain magical actions, as well as incantations and
prayers. The objects of the “transfer” of the ailments were domestic animals
(cats, dogs, chickens, roosters, goslings), aswell as fish (pike); trees (birch); fire;
stove smoke. Domestic animals were certainly turned to in the case of treating
infants allegedly because of violation of the prohibition of pregnant women to
kick pets. “Leveling” of some diseases with symptoms of redness (measles,
rubella, erysipelas, stubble of the newborns) was achieved by using a red cloth.
The actions performed during the treatment were associated with shaking the
child, lifting him up and taking him aside, repeating the shape of the Ortho-
dox cross, delineating the sore spot, wrapping (the trunk of a tree with the
patient’s belt), spraying water through a burning splinter (in sores on the face).

In conclusion, the ways of getting rid of ailments by “transferring” them
to other objects in the Southern Urals by Russian settlers were passed down
from generation to generation until the middle of the XX century, the period of
preserving traditional viewpoints about their causes (violation of prohibitions
and, as a result, penetration of harmful entities into a person). The ways of
treatment are associated with the attributes of peasant life and characterize
the religious syncretism of Russian peasants.

Farida Galieva on filoloogiadoktor, R. G. Kuzejevi nimelise Etnoloogiauuringute Instituudi dotsent,
Venemaa Teaduste Akadeemia foderaalne uurimiskeskus, Ufa, Baskortostan. Peamised uurimis-
teemad vaatlevad kombestikku, rahvameditsiini praktikaid, etnolingvistilisi seikasid.

Farida Galievais a Doctor of Philological Sciences, Candidate of Historical Sciences, Associate Pro-

fessor, Chief Scientific Officer, R.G. Kuzeev Institute for Ethnological Studies, Ufa Federal Research

Centre, Russian Academy of Sciences, Russia, Ufa. Her primary research topics are customs, folk
medicine practices and ethnolinguistic cases.

https://orcid.org/0000-0002-1548-3012

afgi8@mail.ru

www.folklore.ee/tagused



